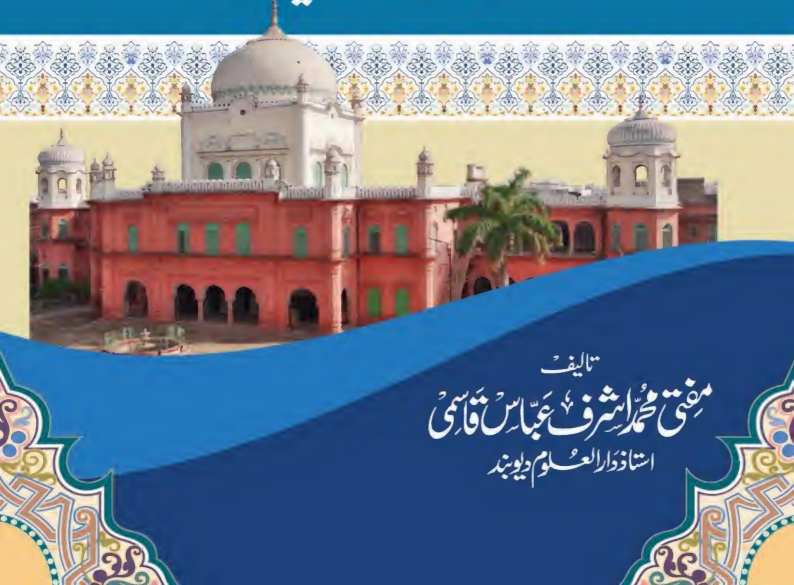
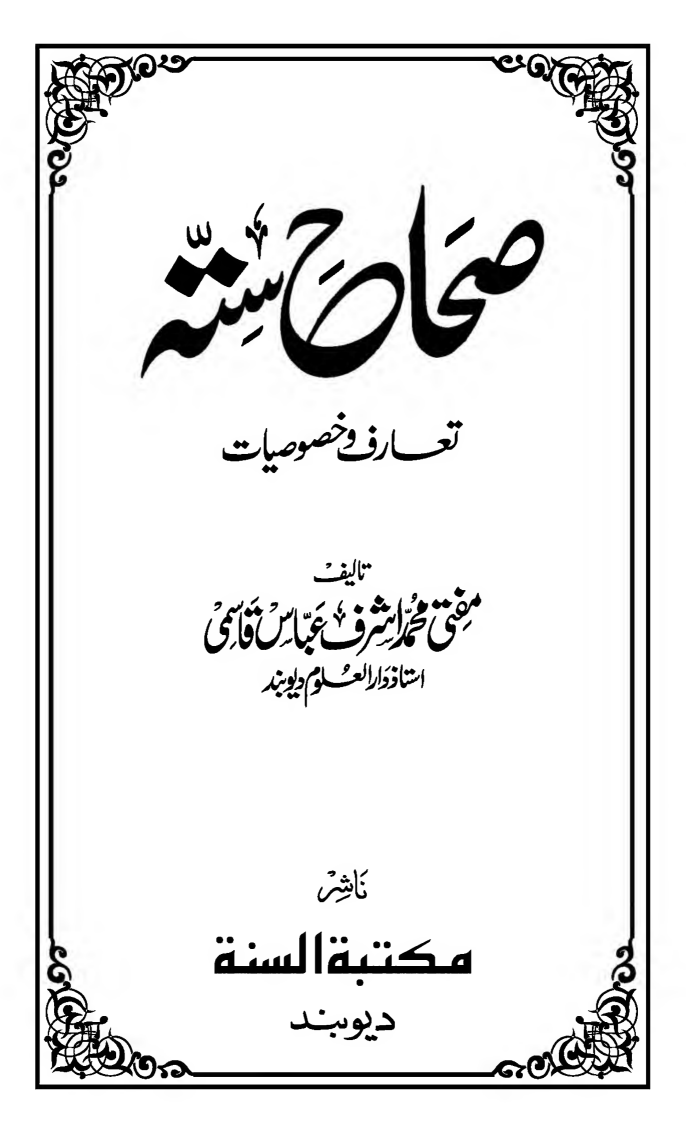




تعسارف وخصوصيات





#### جمله حقوق محفوظ ہیں



نام كتاب : صحاح سته، تعارف وخصوصيات

تالیف: مفتی محمد اشرف عباس قاسمی (استاذ دار العلوم دیوبند)

طباعت : فروری۱۹۰۹ء

تعداد : گیاره سو

ناشر : مكتبهالسنة ديوبند

( دیو بندوسہار نپور کےمعروف کتب خانوں پردستیاب ہے۔

# فهرست عناوين

| صفحہ | عناوین                                  |   |
|------|-----------------------------------------|---|
| 9    | تقدير                                   | • |
| 11   | تقريظ                                   | • |
| 11"  | تقذيم                                   | • |
| 10   | صحاح سته                                | • |
| 10   | حديث وسنت                               | • |
| IY   | روایت حدیث میں احتیاط اور سند کا اہتمام | • |
| ١٦   | فني طور پر حفاظت حديث                   | • |
| 14   | كتب سته يا صحاح سته                     | • |
| ۱۸   | صحاح سته کی شخفیق                       | • |
| ۱۸   | صحاحِ سته کا مصداق                      | • |
| 19   | صحاح سته کا مطلب اورغلط فنہی کا از البہ | • |
| 71   | اصحاب صحاح سته                          | • |
| ۲۳   | ''صحاحِ سته'' کی اصطلاح:عهد به عهد      | • |
| 74   | سادىپ ستەكى تعيين مىں اختلاف            | • |
| 19   | اغراضِ مولفين صحاح سته                  | • |
| 19   | امام بخاریؓ کی غرض                      | • |
| 19   | فائده                                   | • |
| ۳.   | امام مسلم كاوظيفيه                      | • |
| ۳٠   | امام نسانی کا مقصد                      | • |

| ۳.         | امام ابودا وُرُكَا وظيفِه                 | • |
|------------|-------------------------------------------|---|
| ۳.         | امام تر مذی کا مقصد                       | • |
| ۳۱         | امام ابن ماجبه گاطریقه                    | • |
| ٣٢         | شرا يُطموَلفين صحاح سته                   | • |
| ۳۵         | صحاح سته کی درجه وارتر تبیب               | • |
| ۳۳         | صحاح سته کی خصوصیات                       | • |
| ٣٦         | مذا بهب ائمه ٔ سنه                        | • |
| ٣٦         | امام بخاری کا مذہب فقہی                   | • |
| ٣٧         | امام مسلم کا مٰد ہب فقہی                  | • |
| ٣2         | امام ابودا وُرُكا مُدبهب فَقْهِی          | • |
| <b>Υ</b> Λ | امام تر مذی گامذ بهب فقهی                 | • |
| M          | امام نسائی گامذ بهب فقهی                  | • |
| <b>ΥΛ</b>  | امام ابن ماجبه گامذیهب فقهی               | • |
| γ <b>Λ</b> | اختلاف اقوال كاسبب                        | • |
| ۵۱         | صحاح سته کی احادیث کی تعداد               | • |
| ۵۱         | تعدادا حادیث کے سلسلے میں غلط نہی کاازالہ | • |
| ۵۳         | کل احادیث کی مجموعی تعداد                 | • |
| ar         | كتبسته كي احاديث كي تعداد                 | • |
| ۵۳         | الكتب السنه كى ترقيم                      | • |
| ۵۳         | عالمى ترقيم                               | • |
| ۵۵         | صحاحِ ستہ کے تراجم وعناوین                | • |

| ۵۸        | صحاحِ ستہ کے مجموعے                    | • |
|-----------|----------------------------------------|---|
| ۵۹        | صحاح سته کی علمی خدمت                  | • |
| 4+        | صحاح ستہ کےاطراف                       | • |
| 44        | مصنّفین صحاح سته کی نسبی اور وطنی نسبت | • |
| 44        | ائمهٔ سته کی جائے پیدائش اور وطنی نسبت | • |
| 44        | ائمهٔ سته کی عالی سندیں                | • |
| Y0        | امام بخاریؓ کی عالی سند                | • |
| 40        | امام تر مذی کی عالی سند                | • |
| 77        | امام ابن ماجبه کی عالی سند             | • |
| 77        | امام مسلم کی عالی سند                  | • |
| 77        | امام نسائی اورا بوداؤ د کی عالی سندیں  | • |
| 44        | "ننبيه                                 | • |
| ۸۲        | مصنّفین کتب سته کی نازل سندیں          | • |
| 49        | ہندوستان میں کتب ستہ کے درس کا آغاز    | • |
| ۷٢        | صحاح سته کاانفرادی تعارف               | • |
| ۷۴        | صحیح بخاری                             | • |
| ۷۳        | مصنف کتاب                              | • |
| ۷۴        | قوت حافظه                              | • |
| ۷٦        | تقوى اور ديانت                         | • |
| <b>44</b> | وفات                                   | • |
| 44        | كتاب كاتعارف                           | • |

| 44  | كتاب كانام اوراس كي وضاحت | • |
|-----|---------------------------|---|
| ۷۸  | سبب تاليف                 | • |
| ∠9  | كيفيت تاليف               | • |
| ∠9  | تعدادروايات               | • |
| ٨١  | روایات بخاری              | • |
| ۸r  | صحیح مسلم                 | • |
| ٨٢  | مصنف کتاب                 | • |
| ۸۳  | كتاب كاتعارف              | • |
| ۸۳  | سبب تاليف                 | • |
| ۸۴  | صحیح مسلم کی تبویب        | • |
| ٨٧  | تعدادروايات               | • |
| ٨٩  | صحیح مسلم کی چند خصوصیات  | • |
| ۸۸  | نشروح صحيح مسلم           | • |
| 9+  | روات مسلم                 | • |
| 91  | سُنَنِ نسائی              | • |
| 91  | مصنف ِ كتاب               | • |
| 95  | وفات                      | • |
| 98  | كتاب كاتعارف              | • |
| 914 | انهم وضاحت                | • |
| 914 | تنبیبر                    | • |
| 90  | تعدادروايات               | • |

|       | 4                                             |   |
|-------|-----------------------------------------------|---|
| 94    | خصوصیات                                       |   |
| 9∠    | شروح وحواشي                                   |   |
| 99    | سنن ابوداؤ د                                  |   |
| 99    | مصنف كتاب                                     |   |
| 1++   | كتاب كاتعارف                                  |   |
| 1+1   | خصوصیات                                       | • |
| 1+14  | تعدادِروایات                                  | • |
| 1+14  | شروح وحواشي                                   | • |
| 1+7   | جا <sup>مع</sup> تر ندی                       | • |
| 1+4   | مصنف                                          | • |
| 1+7   | كتاب كاتعارف                                  | • |
| 1+/\  | تعدادروايات                                   | • |
| 1•/\  | خصوصیات                                       | • |
| 11+   | شروح وحواشي                                   | • |
| 111   | سنن ابن ملجبه                                 | • |
| 111   | مصنف كتاب                                     | • |
| 11111 | كتاب كاتعارف                                  |   |
| 1111  | تعدادروايات                                   |   |
| االا  | نهج وخصوصیات                                  | • |
| 110   | شروح وحواشي                                   |   |
| 11/   | منظوم تعارف ازمولا ناولی الله ولی قاسمی بستوی | • |



#### تصاربر

حامداً ومصلياً، اما بعد!

میری خوش بختی رہی کہ ۲۲۲اھ،۲۰۰۲ء میں دارالعلوم دیو بند سے رسمی فراغت کے بعد صوبهٔ گجرات کی مشهور با فیض علمی در سگاه جامعه مظهر سعادت بانسو به مین مسلسل گیاره سال تدریس کی سعادت نصیب ہوئی ، جہاں جامعہ کے بالغ نظرعکم دوست مہتم ،مخدوم گرامی قدر حضرت مفتی عبداللہ صاحب مظاہری حفظہ اللہ ورعاہ کی عنایتوں سے گیارہ سالہ قیام کے دوران حدیث وعلم حدیث کی متعدد کتب مثلاً: نزہمۃ النظر،مشکاۃ المصابیح، موطاً محد، موطاً ما لک، شرح معانی الآثار ،سنن تر مذی اور صحیح مسلم کے اسباق متعلق رہے، جامعہ ہانسوٹ میں غایت توجہ کے ساتھ مضامین کتاب کی تدریس کے علاوہ آغاز سال میں متعلقہ فن اور کتاب کے حوالے سے مبادیات کے بیان کا بھی اہتمام ہوتا ہے ،اسی مناسبت سے مختلف کتب حدیث اوران کی خصوصیات سے متعلق ایک قلمی یا د داشت احقر کے پاس بھی جمع ہو چکی تھی ،جس سے صحاح ستہ سے متعلق منتشر معلومات کو یکجا کر کے مزیداضافے اورتر تیب کے ساتھ دارالعلوم دیو بند کے ترجمان رسالہ دارالعلوم دیو بند کے جمادی الاولی ۱۳۳۵ ھ مطابق مارچ ۱۰۴۶ء اوراس کے بعد کے شاروں میں شاکع کیا گیا، جسے بعض اہل علم نے بہ نظر استحسان دیکھا اور مستقل رسالے کی شکل میں شاکع کرنے کی فرمائش کی ؛اگر چہاس سے قبل ہی بعض کرم فرماؤں نے یکجا کر کےاس کا ای ایڈیشن شائع بھی کر دیا ،جس میں کچھ خامیاں بھی رہ گئی تھیں ؛اس لیے خیال ہوا کہ ایک بار پھر سے نظر ثانی کر کے اسے منظر عام برلایا جائے ، ہوسکتا ہے کہ طالبین علم حدیث کے ليے نافع ثابت ہو۔

رسالے میں کتب ستہ کی مشتر کہ خصوصیات برآ سان اسلوب میں روشنی ڈالی گئی ہے اور بیروہ باب ہے جس سے صحاح ستہ کے ہی موضوع پرلکھی گئی'' الحطہ'' وغیرہ یکسرخالی ہے، ثانیاً انفرا دی تعارف پیش کیا گیاہے جوعام طور سے کتابوں میں موجود ہے۔ بیامر بھی باعث اطمینان ہے کہاس رسالے برفن حدیث کی دومقتد رشخصیات اور میر یے کیل القدر اساتذه محدث جليل حضرت مفتى سعيد احمه صاحب يالين يوري اورحضرت مولانا حبيب الرحمٰن صاحب اعظمی حفظهما الله و رعاهما نے نظر فر ما کر جیعی و تا ئیدی کلمات ثبت فرمادیئے ہیں ،جس سے رسالے کووقاروا عتبار حاصل ہوگیا ہے ، میں دل کی گہرائیوں سے ان حضرات کی خدمت میں تشکروامتنان کے کلمات پیش کرتا ہوں ۔ نیز میں شکر گزار ہوں اپنے ان تمام برزرگوں اور احباب کا جن کی کسی بھی مرحلے میں معاونت شامل حال رہی ،خصوصیت کے ساتھ محبّ گرامی مولانا عبد الرب صاحب سعادتی ﷺ الحدیث دارالعلوم ومن اورعزیزممولوی مبارک ارریاوی سلمه قابل ذکر ہیں، که اول الذکرنے مواد کی فراہمی اور کتابوں کی مراجعت میں بڑی مدد کی اور ثانی الذکر نے کتابت وطباعت کے حوالے سے کافی محنت اور دل چھپی کا مظاہرہ کیا۔زود گو وخوب گواستاد شاعر حضرت مولانا و کی اللہ و کی بستوی،حفظہ اللہ کا ممنون کرم ہوں جنھوں نے منظوم تعارف نامه لكه كرخر دنوازي كاثبوت ديا فجز اجم الله احسن الجزاء

دعاء ہے کہ اللہ رب العزت اپنے فضل خاص سے رسالے کوئٹر ف قبولیت بخشیں،
نافعیت عطا کریں اور مرتب، اس کے والدین واسا تذہ کے لیے ذریعہ نجات بنائیں۔ آمین
انٹر ف عباس قاسمی
خادم تذریس دارالعلوم دیو بند

+ ار۲ رامماه

### تقريظ

### محدث جليل حضرت مفتى سعيدا حمد صاحب پالن بورى حفظه الله شخ الحديث وصدرالمدرسين دارالعلوم ديوبند

نحمده ونصلي على رسوله الكريم، أما بعد:

احادیث کی چھ کتا ہیں : صحیح بخاری ، صحیح مسلم ، سنن تر مذی ، سنن ابوداؤد ، سنن نسائی اور سنن ابن ماجہ یا موطا امام مالک ' صحاح ست ' کہلاتی ہیں ، ان کے لیے صحاح کی تعبیر تخلیبی ہے ؛ اس لیے کہ ان میں صحیح کے ساتھ حسن اور ضعیف ہر شم کی احادیث جمع ہیں ، افتحة اللمعات اور نگت زرشی میں اس کی صراحت ہے ، ہمارے دیار میں صحاح ستہ کا فیتے ہیں ، ان کے لیے '' اصول ستہ اور اُمہات تعبیر رائج ہے عرب ان کو ' کتب ستہ' کہتے ہیں ، ان کے لیے '' اصول ستہ اور اُمہات السّت ' کی تعبیر بھی ملتی ہے ، آج سے تین دہائی پہلے سمر قند کے ایک سیمینار میں صحاح ستہ کی میری تعبیر پر ایک عرب عالم شخ محمود طحان ؓ نے اعتراض کیا کہ بیہ کتب ستہ ہیں صحاح ستہ ہیں ، میں نے جواب دیا کہ ہمارے دیار میں بہی تعبیر رائج ہے ، وہ خاموش ہو گئے۔ احزاف کی کتب ظاہر الروایہ چھ ہیں : جامع صغیر ، جامع کیر ، سیر صغیر ، سیر کیر ، میسوط اور ضاحین ؓ سے مستبط مسائل جمع ہیں ، بعض اہل علم کا اور زیادات ، ان میں امام اعظم اور صاحبین ؓ سے مستبط مسائل جمع ہیں ، بعض اہل علم کا اختاف کی انہ عبد میں اختیار کی گئے ہے۔ خیال معقول معلوم ہوتا ہے کہ ' کتب ستہ' کی تعبیر محد ثین کے یہاں فقہا کے احتاف کی انتاع میں بہت بعد میں اختیار کی گئے ہے۔

پہلے صحیحین ،ابوداؤد اور نسائی ان چار کتابوں کو ابن السکن نے'' قواعد الاسلام'' (اسلام کی بنیاد ) کہا، پھرتر مذی کو حافظ ابو طاہر نے ان میں شامل کیا، پھرمجمہ بن طاہر مقدسی نے ابن ماجہ کوشامل کر کے چھے کی تعداد پوری کی اور رزین بن معاویہ مالکی نے ابن ماجہ کی جگہ موطا ما لک کورکھا، اس کے بعد کتب ستہ اور صحاح ستہ کی تعبیر چل پڑی؛ غرض بیہ کہ محدثین کے یہاں فقہاء کی نقل میں یہ تعبیر رائج ہوئی ہے۔

''صحاحِ ستہ تعارف وخصوصیات'' نوخیز فاضل جناب مولانا اشرف عباس قاسمی استاذ دارالعلوم دیوبند کی تالیف ہے، میں نے اس پرایک نظر ڈالی ہے،اردو قارئین کے لیے مفید موادا کھٹا کر دیا ہے، زبان و بیان میں سادگی ہے؛ اس لیے طلبۂ کرام کے ساتھ عوام بھی اس سے استفادہ کر سکتے ہیں، اللہ تعالی موصوف کی محنت بارآ ورفر مائیں اور مزید کمی خد مات کی تو فیق عطا فر مائیں۔ (آمین)

وکتبه: (مفتی )سعیداحمد پالن پوریعفااللّدعنه خادم دارالعلوم دیو بند ۲۴/ربیج الثانی ۱۳۴۱ھ

#### تفزيم

### محقق نبیل حضرت مولا نا حبیب الرحمٰن صاحب اعظمی دامت بر کاتهم العالیه محدث دارالعلوم دیوبند

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وسيد المرسلين و آله وأصحابه وأتباعه أجمعين أمابعد:

الله کے رسول سلی الله علیہ وسلم کی مقد س احادیث کی جمع و تدوین میں اکا برمحدثین رحم الله نظر و مثال الله علیہ وسلم کی مقد س اقوام عالم میں اس کی کوئی نظیر و مثال دستیاب نہیں ۔ جوامع ، مسانید ، معاجم ، صحاح ، سنن ، مسخر جات ، اجزاء ، مشیخات وغیر ه درجنوں عنوانات سے کتب حدیث کا ایساعظیم القدر ذخیر ہ جمع کر دیا کہ آج ان تالیفات کو احاطہ شار میں لا ناکار بے دار د، اگر کوئی ہمت کر کے ان کی محض فہرست تیار کرنا چاہے تو اس کے علم وقلم کی تو انائیاں ختم ہو جائیں گی ؛ مگر ان کتابوں کا سلسلہ پھر بھی باقی رہ جائے گا۔ رع

#### بميرد تشنه مستسقى ودرياتهم چنال باقى

کتب حدیث کے اس بے شار ذخیرہ میں سے بارگاہ رب العزت سے جوشرف قبولیت اور مقام ومر تبدامام بخاری و مسلم کی صحیحین اور امام ابوداؤد، امام ترفدی، امام نسائی اور امام ابن ماجہ کی سنن کے حصہ میں آیا وہ بھی بجائے خود اپنی مثال آپ ہے، حدیث پاک کے اس عدیم النظیر مجموعہ میں ان چھ کتابوں کو اصول کی حیثیت سے جانا بہجانا جاتا ہے اور علمائے امت کی جانب سے ان کی ایسی بے پناہ پذیرائی ہوئی ہے کہ کتاب الہی ہے اور علمائے امت کی جانب سے ان کی ایسی بے پناہ پذیرائی ہوئی ہے کہ کتاب الہی

قرآن مجید کے علاوہ علمی دنیا میں کسی کتاب کو بیسعادت نصیب نہیں ہوئی۔
''صحاح ستہ، نتعارف وخصوصیات' میں اسی سعادت باراور برکت خیز مجموعہ کے مزایا وخصوصیات وغیرہ پر بحث کی گئی ہے، اصول ستہ کے شرائط وصفات اوران کے مخرجین ومولفین کے احوال وکوائف کے بیان میں عربی زبان میں خاصا موادمو جود ہے؛
مگرار دومیں مرتب طور پر بکیا بیمعلومات کم یاب ہیں۔

محتِ مکرم مولانا اشرف عباس صاحب استاذ دارالعلوم دیوبندگی بیخق ہے کہ انہیں اس بابر کت علمی کام کی توفیق ارزانی ہوئی ،مولانا محتر م کا درس و تدریس کے ساتھ قلم و قرطاس سے بھی رشتہ استوار ہے اور ما شاء اللہ علوم دینیہ کی تروی واشاعت کے ان دونوں شعبوں میں باندی کے مراحل خوش اسلو بی و نیک نامی سے طے کرر ہے ہیں ،اللہم ز دفر د مؤلف موصوف نے کتاب کو مفید سے مفید تر بنانے میں اپنے طور پر کوئی کسر باقی نہیں چھوڑی ہے ،موضوع سے متعلق ضروری معلومات کو متندوم عمد حوالوں سے مدلل کر کے بیش کر دیا ہے ،اور کوشش کی ہے کہ قاری کوکسی نوع کی شنگی کا احساس باقی نہ رہے ، بندہ نے کتاب کے تقریباً دو نکٹ حصہ کو بالاستیعاب پڑھا ہے اور اس نتیج پر پہنچا ہے کہ بندہ نے کتاب کے تقریباً دو نامی وصہ کو بالاستیعاب پڑھا ہے اور اس نتیج پر پہنچا ہے کہ انشاء اللہ علماء وطلبہ اور خاص وعام ہر طبقہ میں قبولیت اور پہندید گی کی نظر سے دیکھی جائے گی ۔ اللہ کرے زوقلم ہواور زیادہ

(مولانا) حبیب الرحمٰن اعظمی (حفظه الله) ۱۲۲/۵/۲۲ ه

#### بسم التدالرحمن الرحيم

#### صحاح سته

#### حديث وسنت

تعلیم وہدایت کا جوقیمتی سر مایہ خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ دنیا کوملاء اس کے دو حصے ہیں: ایک کتاب اللہ جولفظاً و عنی کلام اللہ ہے، دوسرے آپ کے وہ ارشا دات اور آپ کی وہ تمام قولی و مملی ہدایات و تعلیمات، جو آپ نے اللہ کے نبی ورسول، اس کی کتاب کے معلم وشارح اور اس کی مرضی کے نمائند ہے ہونے کی حیثیت سے امت کے سامنے پیش کی ہیں، جن کو صحابہ کرام شنے بلاکم و کاست بعد والوں کو پہنچایا اور بعد والوں نے اس کو پورے سلسلۂ روایت کے ساتھ کتابوں میں محفوظ کر دیا۔ آپ کی تعلیمات وہدایات اور فرمودات وارشادات کے اس حصے کا عنوان حدیث اور سنت ہے۔

قرآن کریم کے بعد شریعت کاسب سے بڑااوراہم ماخذ حدیث پاک ہے۔ حدیث کواسلام میں ہمیشہ اساسی اور بنیا دی حیثیت حاصل رہی ہے اور ہرزمانے میں علاء کی ایک برٹی تعداد نے اس کی چھان پھٹک، تر تیب و تہذیب اور نشر واشاعت میں خصوصیت سے حصہ لیا؛ کیوں کہ قرآن کریم کی تفہیم و تفصیل حدیث پاک ہی کے ذریعہ ہوتی ہے۔ عقائد کی گر ہیں بھی اسی سے کھولی جاتی ہیں، فقہ کی سند بھی اسی سے لی جاتی ہے۔ بہ قول علامہ سیدسلیمان ندو کی جن اسلامی علوم میں قرآن کریم ول کی حیثیت رکھتا ہے تو حدیث پاک شہر گسکی اسلامی علوم کے تمام اعضاء و جوارح تک خون پہنچا کر ہرآن ان کے لیے تازہ زندگی کا سامان پہنچاتی رہتی ہے۔ ۔ (مقدمہ تدوین حدیث)

### خلاصہ بیہ کہ حدیث کے بغیراسلام کا کوئی موضوع مکمل نہیں ہوسکتا۔ روایت حدیث میں احتیاط اور سند کا اہتمام

اس لیے محدثین نے حد درجہ حفاظت حدیث کا اہتمام کیا اور اس کے لیے نہایت فیمتی اصول وضع کیے اور اپنی پوری محنت، قابلیت اور اخلاص وعقیدت کے ساتھ اس کی ایسی خدمت کی کہ دنیا کی کوئی قوم اپنی قدیم روایات واسنا داور مذہبی سر مایہ کی حفاظت کی مثال نہیں پیش کرسکتی۔

ابو محمد ابن حزام مُ فرماتے ہیں: ''رسولِ اکرم مِلَّی اِیکا تک اتصالِ سند کے ساتھ ثقات کا ثقات کا ثقات سے نقل ، ایسی خصوصیت ہے جس سے اللّٰد باک نے صرف اہل اسلام کو سرفراز فرما یا ہے ، دیگر اقوام وملل اس سے تہی دست ہیں'۔ (الفصل فی الملل والا ہواء والنحل ۸۲/۲)

حافظ ابوعلی جیائی فرماتے ہیں: نین چیزیں ایسی ہیں جو اللہ پاک نے خصوصیت کے ساتھ اس امت کوعطا کی ہیں۔ اس سے پہلے کسی کو پیہیں دی گئی ہیں: (۱) اِسناد (۲) اُنساب (۳) اِعراب '۔ (منج النقد من ۳۲)

محدثین کی گراں قدر کوششوں اور حدیث کی حفاظت واشاعت کی خاطر اپنے آپ کوگھلا دینے کا نتیجہ ہے کہ نبی اکرم ﷺ کے ارشادات وفرمودات کے قابلِ قدر مجموعے اپنی اصل اور حقیقی شکل میں امت کے ہاتھوں میں موجود ہیں۔

### فنى طور برحفاظت حديث

فنی طور پر حفاظتِ حدیث کا آغاز عہدِ صحابہ میں ہی ہوگیا تھا؛ چنانچہ صحابہ کرام اللہ روایت حدیث میں کئی تو انین اور اصول کا لحاظر کھتے تھے؛ چنانچہ حضرت ابو بکر صدین اور اصول کا لحاظر کھتے تھے؛ چنانچہ حضرت ابو بکر صدین اور است میں حضرت مغیرہ عامۃ الصحابہ تعلیل روایت پر ہی کاربند تھے، جدہ کی میراث کے سلسلے میں حضرت مغیرہ بن شعبہ ان شعبہ ان حضرت ابو بکر ان نے جھٹا حصہ دینے کوقل کیا تو حضرت ابو بکر ان فر مایا: " هَلْ مَعَکَ أَحَدٌ "؟ جس بر حراب مسلمہ نے کھڑے ہوکر حضرت مغیرہ کی تائید

فرمائی \_ (معرفة علوم الحدیث من ۱۵،۱۴۰)

اس عهرصابه ميں روايت كے سلسلے ميں احتياط كا پنة چاتا ہے؛ بلكه حافظ رابي في استے عهر صحابة في بارے ميں شوامد كے ساتھ يہ بات نقل كى ہے؛ چناں چہ ذہ بي حضرت ابو بكر في كر جے ميں كہتے ہيں: "و كان أول من احتاط في قبول الأخبار " حضرت عمر بن الخطاب في بارے ميں فرماتے ہيں: "و هو الذي سن للمحدثين التثبت في النقل، و ربما كان يتوقف في خبر الواحد الذارتاب". اور حضرت على في كسليل ميں رقم طراز ہيں: "كان إمامًا عالما متحريا في الأخذ بحيث أنه يستحلف من يحدثه بالحديث". (تذكرة الحفاظ، في الأخذ بحيث أنه يستحلف من يحدثه بالحديث". (تذكرة الحفاظ، في المراز)

#### كتب سنه ياصحاح سنه

دورِ صحابة کے بعد قرن ثانی کے آغاز میں احادیث کو باضابطہ مدون کرنے کی سرکاری اور غیر سرکاری کوشنیں ہوئیں۔ جرح وتعدیل اور نفذ رِجال کے قوانین پر احادیث کو پر کھاجانے لگا۔ تیسری صدی تدوینِ حدیث کا سنہرا دور ہے، جس میں امیر المونین فی الحدیث امام محمد بن اساعیل بخار گ نے صحیح احادیث کا عظیم مجموعہ مرتب کیا اور باقی اصحاب ستہ نے بھی خاص نج پر کتابیں مرتب کیں۔ ان کے علاوہ بھی مختلف اور باقی اصحاب ستہ نے بھی خاص نج پر کتابیں مرتب کیں۔ ان کے علاوہ بھی مختلف معاجم، مسانید، سنن اور مستخرجات ومؤلفات وجود میں آئیں؛ لیکن ان تمام کتب روایت میں شہرت وقبولیت کے اعتبار سے جومقام ومرتبہ اصولِ ستہ کے حصے میں آیاوہ اور کتابوں کو میں شہرت دوبولی ستہ کے حصے میں آیاوہ اور کتابوں کو نصیب نہ ہوسکا، ان ہی اصولِ ستہ کوعلاء ہندگی اصطلاح میں 'صحاح ستہ'' کہا جا تا ہے۔ جب کہ دیار عرب میں عمو ما'' الکتب الستہ'' سے تعبیر کیا جا تا ہے۔

آئندہ صفحات میں مختلف جہتوں سے اصولِ ستہ پرروشنی ڈالتے ہوئے خصوصیت کے ساتھ مشتر کہ خصوصیات کوواضح کرنے کی کوشش کی جارہی ہے۔

## صحاح سته کی شخفین

''صحاح''صحیح کی جمع ہے۔ بروزن فعیل سقیم کی ضد ہے۔ اجسام لیعنی محسوسات میں بھی اس کا استعمال ہوتولغۃ اس کا معنی ہوگا ''الشیء السلیم من الأمراض و العیوب' یعنی و ہیز جوامراض وعیوب سطیح سالم ہو۔

اس سے معلوم ہوا کہ واضع لغت نے اس لفظ کوسلامت من العیوبہی کے لیے وضع کیا ہے؛ لہذا یہی اس کامعنی حقیقی ہے، اور معنویات میں بیہ جس معنی کے لیے مستعمل ہے، وہ اس کامعنی مجازی ہے۔ مثلاً قول وحدیث کی صفت صحیح آتی ہے تواس وقت ترجمہ ہوگا ''هَا اعتُه مد علیه'' یعنی قول صحیح وہ ہے جس پراعتا دکیا جائے۔ (تیسیر مصطلح الحدیث ہمن ہما) اور اصطلاح میں صحیح خبر واحد کی ایک قتم ہے۔

#### صحاح سته كامصداق

صحاحِ ستہ سے مراد حدیث پاک کی چھ شہور و معروف کتابیں ہیں: (۱) صحیح بخاری (۲) صحیح مسلم (۳) سنن نسائی (۴) سنن ابی داؤد (۵) جامع تر ندی (۲) سنن ابن ابن ماجہ۔ ان چھ کتابوں کو''اصولِ ستہ، صحاحِ ستہ، کتبِ ستہ اور امہاتِ ست'' بھی کہتے ہیں (مک الخام ا/ ۱۷)۔ ان کتب ستہ میں بھی صحیح بخاری اور صحیح مسلم پر''صحیحین' اور باقی چار کتابوں پر''سنن'' کا بھی اطلاق کردیا جاتا ہے۔

#### صحاح سته كامطلب اورغلط فنمى كاازاليه

صحاح ستہ کا بیہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ ان چھ کتا بول میں جتنی روایات ہیں، سب صحیح ہیں اور نہ بیہ نظر مید درست ہے کہ صرف ان ہی کتبِ ستہ کی روایات صحیح ہیں۔ باقی کتب حدیث کی روایات درجہ صحت تک نہیں بہنچتی ہیں۔ حقیقت میہ ہے کہ ان کتا بول کی روایات زیادہ ترضیح ہیں، اس لیے انھیں تغلیباً صحاح ستہ کہا جاتا ہے۔

حافظ عراقی فرماتے بیں: 'و من علیها أطلق الصحاح فقد أتى تساهلا صريحًا". (فتح المغيث ١٠٠/١)

یعنی ان کتابوں برصحاح کااطلاق تساملا اورتسا محاہے۔

علامه زركتى قرمات بين: "تسمية هذه الكتب صحاحاً أماهو باعتبار الأغلب لأن غالبها الصحاح والحسان وهي ملحقة بالصحاح، والضعيف منها ربما التحق بالحسن بإطلاق الصحة عليها في باب التغليب". (نكت الزركشي على ابن الصلاح ١٨٠١)

یمی تو جیہ شیخ عبدالحق محدث دہلوگ نے کی ہے، چنانچہوہ فرماتے ہیں:

'' كتبسته كمشهوراند دراسلام گفته اندى بخارى وتج مسلم وجامع تر فدى وسنن ابى داود وسنن نسائى وسنن ابن ماجه است و دري كتب آنچه اقسام حديث است از صحاح و دسان وضعاف بهمه موجوداست ، وتسميه آل بصحاح بهطريق تغليب است' د (افعة المهعات) دسمه موجود است ، وتسميه آل بصحاح بهطريق تغليب است' د (افعة المهعات) دسم كتابيل جوكه اسلام ميل مشهور بيل ، محدثين كے مطابق وه صحح بخارى ، صحح مسلم ، جامع تر فدى ، سنن ابى داود ، سنن نسائى ، سنن ابن ماجه بيل دان كتابول ميل حديث كى جتنى فسميل بيل صحح بحسن اورضعف ، سب موجود بيل اوران كوصحاح كهنا تغليب كطور برب " و قسميل بيل محيد و أب عداؤ د و النسائى ) اتفق على صحتها علماء و مسلم و الترمذي و أب داؤ د و النسائى ) اتفق على صحتها علماء

السمشرق و السمغرب". (تسدیب السراوی: ۱۸۵۱) جس میں انہوں نے ترزی ابوداؤداورنسائی پربھی صحیح کا اطلاق کردیا ہے بمحقق علمانے حافظ سلفی کے اس قول کی تردید کی ہے، چنانچہ ابن الصلاح، علامہ طاہر جزائری، علامہ سیوطی اور حافظ ابن الملقن نے اس کوسلفی کا تساہل قرار دیا ہے، جب کہ امام نووی اور حافظ عراقی وغیرہ نے اس قول کی تاویل کی ہے۔ (دیکھیے: کشف المغیث شرح مقدمۃ الحدیث: ۲۳۸–۲۳۲) اس قول کی تاویل کی ہے۔ (دیکھیے: کشف المغیث شرح مقدمۃ الحدیث: ۲۳۸–۲۳۲)

''صحاحِ ست'' کے نام سے بعض لوگ میں جھے ہیں کہ ان میں ہر حدیث صحیح ہے، اور بعض لوگ یہ جھے ہیں کہ ان کے علاوہ کوئی حدیث صحیح نہیں؛ لیکن میہ دونوں باتیں غلط ہیں۔ واقعہ میہ ہے کہ نہ صحاح ستہ کی ہر حدیث صحیح ہے اور نہ اُن سے باہر کی ہر حدیث ضعیف ہے؛ بلکہ صحاح ستہ کی اصطلاح کا مطلب میہ ہے کہ جوشخص ان چھ کتابوں کو پڑھ فسعیف ہے؛ بلکہ صحاح ستہ کی اصطلاح کا مطلب میہ ہے کہ جوشخص ان چھ کتابوں کو پڑھ لیے اس کے سامنے اصولِ دین سے متعلق صحیح روایات کا ایک بڑا ذخیرہ آجاتا ہے، جو دین کے معاملات میں کا فی ہے۔ (در سِ ترزی مقدمہ ا/ ۱۲ ا)

اس لیے بعض متقد مین محدثین کوبھی کسی کتاب کودصف سیجے کے ساتھ متصف کرنے پر تخفظات رہے ہیں۔خود امام ابوزرعہ رازیؓ نے بھی امام مسلم کی سیجے کو دیکھ کراپنے تخفظات کا اظہار کیا تھا۔ چنا نچہ سعید بن عمر وؓ کہتے ہیں: میری موجودگی میں ایک شخص ابوزرعہ رازیؓ کے پاس مسلم بن حجاج کی کتاب ''اسیجے '' لے آیا،ابوزرعہ نے اس کے بعض رواۃ پر نقذ فر مایا اور کہا:

"يطرق الأهل البدع علينا، في جدون السبيل بأن يقولوا للحديث إذا احتج عليهم به: ليس هذا في كتاب "الصحيح". (شروط الأئمة الخمسة للحازمي ضمن ثلاث رسائل في علم مصطلح الحديث، تحقيق: الشيخ عبدالفتاح. ص ١٨٥) ليعنى مسلم نے اس كتاب ك ذريع الل برعت كوراه فرا جم كردى ہے، ان ك خلاف جب كسى حديث سے استدلال كياجائے گا تو اس كم تعلق انہيں كہنے كا موقع خلاف جب كسى حديث سے استدلال كياجائے گا تو اس كم تعلق انہيں كہنے كا موقع

رہےگا کہ بیرحدیث "الصحیح" میں نہیں ہے۔

اس پر حازی نے امام مسلم کی طرف سے اعتد اربھی نقل کیا ہے۔ کہ امام مسلم نے ابوز رعداسی طرح محمد بن مسلم بن وار ہ سے عذر کرتے ہوئے کہا: میں نے بینہیں کہا ہے کہ جس حدیث کی میں نے اس کتاب میں تخریج نہیں کی ہے وہ ضعیف ہے، البتہ میں نے صحیح حدیث سے اس کی تخریج کی ہے تا کہ میر بے اور میر بے شاگر دوں کے پاس صحیح حدیث کا ایک مجموعہ ہوجائے اور اس کی صحت میں کوئی شبہ نہ رہے۔ یہ میں نے نہیں کہا ہے کہ اس کے علاوہ جو بھی حدیث ہے وہ ضعیف ہے۔ (المصدر السابق ص :۱۸۹)

#### اصحاب صحاح سته

| سن و فا ت     | سن ولا دت         | اساءگرامی                        | نمبرشار |
|---------------|-------------------|----------------------------------|---------|
| ۶۸۷ ۵۲۵۲      | ۱۹۴ م ۱۹۸۶        | محمد بن اساعيل بخاريَّ           | ſ       |
| ۶۸۷۵ ۵۲۲۱     | 5ATT DT+4         | مسلم بن حجاج نبيثا بوريّ         | ۲       |
| م کام م ۱۸۸ م | εΛΙ <u>Δ</u> Δ۲+۲ | ابودا وُ دسليمان بن اشعث         | ٣       |
| و27ھ ۶۸۹۲     | ۹ ۲۰ ۱۳ ۱۸۶       | ابويسى محمر بن عيسى تر مذى ً     | ۲-      |
| ۳۰۳ ه ۹۱۵ و   | ۱۲م ۲۱۹ء          | ابوعبداللداحمه بن شعيب نسائق     | ۵       |
| ۶۸۸۲ ۵۲۲۳     | ۹+۱۵ ۱۲۸۶         | محمر بن يزيد بن عبدالله بن ملجبه | y       |

امام ابن ماجہ کے علاوہ ابتدائی ائمہ خمسہ کے اسامی ان کی سن وفات کے اعتبار سے ہیں ، حافظ ابو بکر حازمیؓ نے اسی ترتیب سے بینام اپنی کتاب "شروط الأئے سمة المخصسة" میں ذکر کیے ہیں۔ ورنہ صحت کے اعتبار سے نسائی کی کتاب کوسنن ابوداؤد پر ترجیح حاصل ہے ، اس کے بعد تر مذی اور ابن ماجہ کا درجہ ہے۔ بعض حضرات ، نسائی پرسنن ابوداؤد کی ترجیح کے قائل ہیں ، کیوں کہ ابن جوزیؓ نے کتب ستہ کی جن احادیث پر نفذ کیا ابوداؤد کی ترجیح کے قائل ہیں ، کیوں کہ ابن جوزیؓ نے کتب ستہ کی جن احادیث پر نفذ کیا

ہے، ان کی تعدادنسائی کی بہنسبت ابوداؤ میں کم ہے۔ چنانچہالیں احادیث نسائی میں دس ہیں، جب کہ ابوداؤ دمیں بہصرف نو ہیں۔علماء حققین نے اس معیار کوہیں مانا ہے۔
(دیکھیے: شروطلاً مُماستة ص:۸۸،ح: ایشخ عبدالفتاح ابوغدہ)
آئندہ مستقل عنوان کے تحت اس موضوع پر مزید تفصیلی روشنی ڈالی جائے گی۔



### ''صحاحِ سته'' کی اصطلاح:عهد بهمهر

محدثین کے یہاں کتب ستہ یا صحاحِ ستہ کی اصطلاح کو بہتدرت خروغ ملاہے؛ چنانچہ حافظ سعید بن السکن (م۳۵۳ھ) چار کتب حدیث کو بی اسلام کی بنیا دخیال کرتے سے؛ چنانچہ ایک موقع پرانھوں نے فرمایا تھا: ''ھلذہ قو اعد الإسلام، کتاب مسلم و کتاب البخاري و کتاب أبي داؤ د و کتاب النسائي''. (شروط الائمه السته ص ۲۳۳)

''بیداسلام کی بنیادی ہیں،امام مسلم کی کتاب،امام بخاری کی کتاب،ابوداؤد کی کتابادرنسائی کی کتاب''

اسی طرح حافظ ابوعبداللہ بن مندہ نے بھی مخرجین صحاح میں انہی ائمہ ؑ اربعہ کے ذکریراکتفا کیاتھا، گویاوہ بھی صحاحِ اربعہ کے قائل نظر آتے ہیں۔

بعد مين حافظ احرين محمد ابوالطا برالسِّكُفي (م٢٥٥ه) نے جامع ترمذي كو بھى مذكوره بالا چاروں كتابوں كى صحت برعلاء بالا چاروں كتابوں كى صحت برعلاء شرق وغرب كا اتفاق ہے۔ بلكہ حافظ ابوا ساعيل عبد اللہ انصاري نے فرمایا: "كتاب عندي أنفع من كتابي البخاري و مسلم، لأن كتابي البخاري و مسلم لايقف على الفائدة منهما إلا المتبحر العالم، و كتاب أبي عيسى يصل إلى فائدته كل أحد من الناس". (شروط الأئمة السنة ص ١٠١)

''تر فدی کی کتاب میرے نزدیک بخاری اور مسلم کی کتاب سے زیادہ نفع بخش ہے، اس لیے کہ بخاری اور مسلم کی کتاب سے تبحر عالم ہی فائدہ اٹھا سکتا ہے، جب کہ

تر مذی کی کتاب سے ہر کوئی فائدہ اٹھا سکتا ہے۔'

حافط ابوالطاہر سلفیؓ کے بعد بہت سے علماء وحفاظ حدیث بالخضوص حافظ ابن الصلاح اور امام نووی بھی انہی پانچے کتابوں کے کتبِ اصول میں ہونے کے قائل رہے اور اسی پس منظر میں امام ابو بکر حازمیؓ نے''شروط الائمہ الخمسة'' تالیف فرمائی۔

لیکن بعض حضرات نے ابن ماجہ کی جودتِ ترتیب، فقہی اعتبار سے کثیرالنفع اور دیگر کتب کے مقابلے میں زائدروایات پرمشمل ہونے کی وجہ سے سنن ابن ماجہ کو بھی کتب اصول میں شار کر کے چھے کتابوں کوامہاتِ کتب قرار دیا۔اور اس وفت بھی کتب ستہ یا صحاحِ ستہ کی مصداق بہی چھے کتابیں ہیں۔

علامه ابوالفضل ابن طاہر مقدسی پہلے محدث ہیں جنھوں نے ابن ماجہ کوسابقہ کتب خمسہ کے ساتھ لاحق کیا؛ چنانچہ علامہ محمد بن جعفر الکتانی (م۳۵۵ اھ) لکھتے ہیں:

"و أول من أضافه إلى الخمسة مكملا به الستة أبو الفضل محمد بن طاهر بن علي المقدسي في أطراف الكتب الستة له، وكذا في شروط الأئمة الستة له، ثم الحافظ عبدالغني بن عبدالواحد بن علي بن سرور المقدسي في الكمال في أسماء الرجال، فتبعهما على ذلك أصحاب الأطراف والرجال والناس". (الرسالة المستطرفة ص١١، دارالبشائر الاسلامية)

پہلے تخص جفوں نے ابن ماجہ کو پانچ کے ساتھ ملاکر چھکا عدد پورا کیا، وہ ابوالفضل محمد بن طاہر بن علی المقدسی ہیں، انھوں نے اپنی کتاب 'اطراف الکتب السنہ' اور' نشروط الائمہ السنۃ' میں ایسا کیا۔ پھر حافظ عبدالغنی بن عبدالوا حد بن علی بن ہر ورالمقدسی نے اپنی کتاب ''الکمال فی اسماء الرجال' میں ایسا کیا۔ پھر کتب اطراف ورجال کے مصنفین اور دیگر حضرات اس سلسلے میں ان دونوں حضرات کے نقش قدم پرچل پڑے'۔ موطا کے بجائے ابن ماجہ کوچھٹی کتاب قرار دینے کی وجہ بیتھی کہ موطا میں چند ہی

الیمی زائد مرفوع روایات ہیں ، جو کتب خمسہ میں نہیں ہیں ، جب کہ ابن ماجہ کی زائد مرفوع روایات ہیں ، جو کتب خمسہ میں نہیں ہیں ، جب کہ ابن ماجہ کی زائد مرفوع روایات موطاسے کئی گنازیادہ ہیں۔ چنانچہ حافظ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں :

"وإنما عدل ابن طاهر، ومن تبعه عن عد الموطأ إلى عد ابن ماجه؛ لكون زيادات الموطأ على الكتب الخمسة من الأحاديث المرفوعة يسيرة جدا؛ بخلاف ابن ماجه؛ فان زياداتها أضعاف زيادات الموطأ، فأرادوا بضم كتاب ابن ماجه إلى الخمسة تكثيرا للأحاديث المرفوعة. "(النكت على ابن الصلاح: ١/٨٥٠)



## سادس ستەكى تىين مىں اختلاف

جیسا کہ ذکر کیا جاچکا ہے کہ حافظ ابوالفضل مقدسی (م 200 ھ) پہلے شخص ہیں جفوں نے کتبِ خمسہ کے پہلو بہ پہلوسنن ابن ماجہ کو جگہ دی۔ اسی عہد میں مقدسی کے معاصر محدث رزین بن معاویہ عبدری مالکی (م ۵۲۵ ھ) نے اپنی کتاب ''التجر پرللصحاح والسنن' میں کتب خمسہ کے ساتھ سنن ابن ماجہ کے بجائے موطا امام مالک کی حدیثوں کو درج کیا ہے۔ اس بنا پر بعد کے علماء میں اختلاف ہوا کہ صحاحِ ستہ کی چھٹی کتاب موطا کو قرار دیا جائے یا اس کی جگہ سنن ابن ماجہ کور کھا جائے ؟

محدث مبارک بن محمد المعروف بابن الاثیر الجزری (م۲۰۲ه) نے اپنی مشہور ومقبول عام کتاب 'جامع الاصول' میں محدث رزین ہی کی رائے کورانج خیال کیا ہے؛ اسی لیے اس کتاب میں ابن ماجہ کے حوالے سے کوئی روایت درج نہیں ہے۔اسی طرح حافظ ابوجعفر بن زبیرغرناطی کی تصریح ہے۔

"أولى ما أرشد إليه ما اتفق المسلمون على اعتماده وذلك الكتب الخمسة و الموطا الذي تقدمها وضعا ولم يتأخر عنها رتبة". (تريب الراوى ٥٢٥)

''جو کچھ بتایا گیا ہے ان سب میں اولی وہ کتابیں ہیں جن کے اعتاد پر مسلمانوں کا اتفاق ہے اور بیو ہی کتبِ خمسہ ہیں اور موطاہے جو تصنیف میں ان سے مقدم ہے اور رتبہ میں کم نہیں ہے''

اورعلامه محدث عبدالغنی نابلسی حنفی (م۳۴۱۱ه) اینی مشهور کتاب "ذ خهائه ر

المواريث في الدلالة على مواضع الحديث" كمقدمه مين لكسة بين:

"وقد اختلف في السادس فعند المشارقة هو كتاب السنن لأبي عبد الله محمد بن ماجة القزويني وعند المغاربة كتاب الموطا للإمام مالك بن أنس الأصبحى."

'' چھٹی کتاب کے بارے میں اختلاف ہے۔ اہل مشرق کے نز دیک وہ ابوعبداللہ محدین ماجہ قزوینی کی کتاب السنن ہے اور اہل مغرب کے نز دیک امام مالک بن انس اسجی کی کتاب موطا''

لیکن عام متاخرین کافیصله ابن ماجه ہی کے ق میں ہے۔ محدث ابوالحسن سندھی لکھتے ہیں:

"غالب المتأخرین علی أنه سادس الستة" اکثر متاخرین اس بات کے قائل ہیں کہ کتب ستہ میں چھٹی کتاب ابن ماجه ہی ہے"۔ (امام ابن ماجه اور علم حدیث ص۲۳۳-۲۳۳)

غرضیکہ کتبِستہ میں چھٹی کتاب ابنِ ماجہ ہے یا موطا ما لک یا مسند دارمی؟ اس حوالے سے ابتدائی مصنفین میں خاص اختلاف رہااور مجموعی اعتبار سے تین اقوال ملتے ہیں:

ا – مشارقہ اور اکثر علاء اس بات کے قائل ہیں کہ سا دسِ ستہ سنن ابن ماجہ ہی ہے۔
۲ – رزین بن معاویہ عبدری ، ابن اثیر جزری اور مغاربہ کی رائے یہ ہے کہ کتبِستہ میں چھٹی کتاب موطا امام مالک ہے۔

۳- حافظ ابن الصلاح، امام نووی، صلاح الدین علائی اور ابن حجر عسقلانی وغیره کی رائے میں سا دسِ ستہ، مسند دارمی کوقر اردینااولی ہے۔ علامہ کتائی فرماتے ہیں :

ومنهم من جعل السادس الموطا كرزين بن معاوية العبدري في التجريد، وأثير الدين أبي السعادات المبارك بن محمد المعروف بابن الأثير الجزري الشافعي في جامع الأصول، وقال قوم من الحفاظ؛

منهم ابن الصلاح و النووي وصلاح الدين العلائي و الحافظ ابن حجر: لو جعل مسند الدارمي سادسا لكان أولى (الرسالة المستطرفة ص١٣)

''بعض حضرات نے چھٹی کتاب موطا کوقرار دیا ہے، جیسے رزین بن معاویہ عبدری نے البجر ید میں اور اثیرالدین ابوالسعا دات ابن الاثیر الجزری الشافعی نے جامع الاصول میں ۔اور حفاظ کی ایک جماعت جس میں ابن الصلاح، نووی، صلاح الدین علائی اور حافظ ابن حجر شامل ہیں، کا خیال یہ ہے کہ اگر مسند دار می کوچھٹی کتاب قرار دیا جائے تو زیادہ بہتر ہوگا۔''

علامہ کتائی نے مزیدایک قول نقل کیا ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض حضرات صحاحِ ستہ ہی نہیں؛ بلکہ صحاحِ سبعہ کے کتبِ اصول ہونے کے قائل ہیں۔ یعنی (۱) صحیح مسلم (۲) سنن نسائی (۴) سنن ابی داؤد (۵) جامع تر ذری (۲) ابن ماجہ (۷) موطا امام مالک، بعض حضرات نے اس فہرست میں موطا کی جگہ سنن دارمی کو رکھا ہے۔ کتانی کہتے ہیں:

"ومنهم من جعل الأصول سبعة، فعد منها زيادة على الخمسة كلا من الموطا وابن ماجه، ومنهم من أسقط الموطا وجعل بدله سنن الدارمي" (الرسالة ص١٣)

''بعض حضرات نے سات کتابوں کواصول قرار دیا ہے۔ان سات کتابوں میں کتبِ خمسہ کے علاوہ ابن ماجہ اور موطا دونوں کوشار کیا ہے۔اور بعض نے موطا کوساقط کرکےاس کی جگہ مسند دارمی کور کھا ہے۔''

غرضیکہ شروع میں ایک عرصے تک اس طرح کا جزوی اختلاف رہا؛ کیکن بالآخر صحاحِ ستہ کی اصطلاح رائج ہوئی اور سادسِ ستہ کاسہرا' 'سنن ابن ملجۂ' ہی کے سر بندھا۔



## اغراض مولفين صحاح سته

صحاح سته کے مولفین کی اغراض تالیف مختلف رہی ہیں:

امام بخاری گی غرض تالیف احکام اوراستنباطِ مسائل ہے، بعض مرتبہ استنباطاس قدر وقت ہوتا ہے کہ روایت اور ترجمۃ الباب میں مطابقت کے لیے دقت نظری سے کام لینا پڑتا ہے۔ امام بخاری بسااو قات بوری حدیث ایک جگہیں نقل کرتے؛ بلکہ مختلف مواقع پراس کے وہی ٹکڑ ہے ذکر کرتے ہیں جس سے وہاں تھم مستنبط ہورہا ہے۔ امام بخاری گراس کے وہی ٹکڑ ہے ذکر کرتے ہیں جس سے وہاں تھم مستنبط ہورہا ہے۔ امام بخاری الب کے تراجم آپ کی دفت نظراور تفقہ کی ترجمانی کرتے ہیں؛ اس لیے مشہور ہے: فق می الب خاری فی تراجم میں المحد ثین علامہ محمد انور شاہ تشمیری آپ کے قائم کردہ تراجم کے سلسلے میں کہتے ہیں:

"سبّاق الغايات وصاحب الأيات في التراجم لم يسبق به أحد من المتقدمين ولم يستطع أن يحاكيه من المتأخرين فكان هو فاتحا لذلك الباب وصار هو الخاتم". (مقدم فيض البارى /٣٥٠)

ترجمہ: اہداف تک سب سے پہلے پہنچنے والے اور تراجم قائم کرنے میں عجیب کمالات کے مالک ہیں، نہ تو متقد مین میں سے کوئی اُن پر سبقت کر سکا اور نہ متاخرین میں سے کوئی اُن پر سبقت کر سکا اور نہ متاخرین میں سے کوئی آپ کا نہج اختیار کر سکا، گویا آپ ہی اس درواز رکووا کرنے والے اور خود ہی اس سلسلے کوختم کر دینے والے ہیں۔

مائدہ: ''فقہ البخاری فی تراجمہ'' (امام بخاریؓ کی فقہ ان کے تراجم میں ہے) کے دومطلب ذکر کیے گئے ہیں: ایک مطلب رہے ہے کہ امام بخاریؓ کا مسلک اور

فقہی رجمان ان کے تراجم سے آشکار اہوتا ہے۔ دوسر سے بید کہ امام بخاریؓ کی دفت ِنظری اور ذکاوت ان تراجم سے واضح ہوتی ہے۔ لیعنی فقہ یا تو اپنے معروف معنی میں ہے یا ذکاوت اور دفت ِنظری کے معنی میں ہے؛ چنانچے مولا نامجر یوسف بنوریؓ فرماتے ہیں:

"فقه البخارى في تراجمه، ولهذا القول عند شيخنا محملان، الأول: أن المسائل التي اختارها من حيث الفقه تظهر من تراجمه، والثاني: أن تفقهه وذكاء ه و دقة فكره يظهر في تراجمه". (معارف السنن ٢٣/١)

امام سلم کا وظیفہ کے احادیث کا جمع کرنا ہے؛ چنا نچہوہ ایک موضوع کی حدیث کواس کے تمام سلم کا وظیفہ کے ساتھ ایک جگہ مرتب شکل میں جمع کر دیتے ہیں، استباط سے ان کی کوئی غرض متعلق نہیں، یہی وجہ ہے کہ اپنی کتاب کے تراجم ابواب بھی انھوں نے خود قائم نہیں کیے؛ بلکہ بعد کے لوگوں نے حواشی میں بڑھائے ہیں۔ ہمارے موجودہ ہندوستانی نسخے میں قائم کردہ عنوانات امام نووگ کے ہیں۔

امام نسائی کامقصد زیادہ ترعللِ اسانید بیان کرنا ہے؛ چنانچہوہ احادیث کی عللِ خفیّہ پر ''ھلذا خطا'' کہہ کرمتنبہ کرتے ہیں۔ پھروہ حدیث لاتے ہیں جوان کے نزدیک صحیح ہو،اس کے ساتھ استنباطِ احکام پر بھی ان کی نظر ہوتی ہے۔

امام ابوداؤر گاوظیفه مشدلاتِ ائمه بتلانا ہے؛ اس لیے وہ ان احادیث کوتمام طرق کے ساتھ یکجا ذکر کر دیتے ہیں، جن سے کسی فقیہ نے کسی بھی فقہی مسئلہ پر استدلال کیا ہو؛ اس لیے وہ امام مسلم کی طرح سے احادیث کی یا بندی نہیں کر سکے؛ البتہ 'فال أبو داؤد'' کے عنوان سے وہ ضعیف اور مضطرب احادیث پر کلام کرنے کے بھی عادی ہیں۔

امام ترندی کا مقصد اختلاف ائمه کو بتلانا ہے؛ اس لیے وہ ہر فقیہ کے متدل کو جداگانہ باب میں ذکر کر کے ان کا اختلاف نقل کرتے ہیں۔ ہر باب میں عموماً صرف ایک حدیث لاتے ہیں اور باقی احادیث کی طرف و فیی الباب عن فلان و فلان کہہ

کراشارہ کردیتے ہیں۔

امام ابن ماجیگا طریقه امام ابوداوُ دَّ کے مشابہ ہے۔ فرق بیہ ہے کہ اس میں صحیح اور سقیم ہر طرح کی احادیث آگئی ہیں۔(دیکھیے:مقدمہ درس تر ندی ا/ ۱۲۷)

شخ الحديث حضرت مولانا محدز كريارهمة الله عليه فرمات بين:

''ہرحدیث پڑھنے والے کوسب سے پہلے اس بات کی ضرورت ہوتی ہے کہوہ پیہ معلوم کرے کہاس حدیث کے متعلق ائمہ کیا کہتے ہیں اوران کا مذہب کیاہے؟ یہ بات تر مذی سے معلوم ہوگی۔اس کے بعد جب مذہب معلوم ہوگیا تو اب ضرورت ہے کہاس کی دلیل معلوم ہو، و ہوظیفہ ابوداؤ د کا ہے۔اس کے بعداس کی ضرورت ہوتی ہے کہ بیمسئلہ کیسے مستنبط ہوا؟ یہ وظیفہ بخاریؓ کا ہے کہ وہ استنباطِ مسائل کا طریقہ دکھلاتے ہیں اور بتلاتے ہیں۔اس کے بعد جب احادیث سے مسائل مستنبط ہو گئے اور دلائل سامنے آگئے توان دلائل کی تقویت کے لیے اسی مضمون کی دوسری حدیث کی بھی ضرورت ہوتی ہے، بیہ تحمی امام مسلم پوری کرتے ہیں،اب آ دمی مولوی ہوجاتا ہے۔اب اس کے بعد اس کو محقق بننے کی ضرورت ہوتی ہے؛ تا کہ بیمعلوم کرے کہ بیرحدیث جومشدل بن رہی ہے،اس کے اندر کوئی علت تو نہیں، اس کا تعلق نسائی سے ہے۔اس کے بعد آ دمی کوایک مستقل بصیرت حاصل ہوجاتی ہے،اب اس کو جاہیے کہوہ احادیث برغور کرےاورخود دیکھے کہ اس حدیث کے اندر کوئی علت تو نہیں؛ کیوں کہ نسائی شریف کے اندر تو خود امام نسائی ً ساتھ دے رہے تھے اور بتلاتے جاتے تھے کہ اس حدیث میں بیملت ہے؛ کیکن اب ضرورت اس بات کی ہے کہ بغیر کسی کے مطلع کیے ہوئے خود احادیث کو بر کھے اور علل کو تلاش کرے،اس کے اندر معین ابن ماجہ ہے؛ کیوں کہاس میں احادیث گڈمڈ ہیں اورکسی کے متعلق بینہیں بتلایا گیا ہے کہ اس حدیث کا درجہ کیا ہے، انہی اغراض کے پیش نظر ہمارے اکابرنے مذکورہ بالاتر تبیب قائم فرمائی تھی''۔ (سراج القاری، جا،مقدمہ الکتاب،ص:۵۳)

### شرا يطمولفين صحاح ستهر

صحاح ستہ کے مؤلفین نے کہیں بیوضاحت نہیں کی ہے کہان کے پیشِ نظر کیا شرا لط ہیں، بعد کے محد ثین نے ان کی مُصنَّفات اور ذکر کردہ روایات کود کیھ کرشرا لَط کا استنباط کیا ہے۔علامہ زاہد کوثری فرماتے ہیں:

ہماری معلومات کے مطابق شرائطِ ائمہ پرسب سے پہلے قلم اٹھانے والے حافظ ابوعبداللہ محمد بن اسحاق بن مندہ (م ٣٩٥ه ) ہیں، جنھوں نے ایک جزء تالیف کیا اور اس کانام رکھا ''شروط الأئمة في القراء ة و السماع و المناولة و الإجازة''.

(تعليق شروط الائمة الخمسة مطبوع مع سنن ابن ماجه ص: ٣٥)

البته السموضوع برحافظ ابو بكر محمر بن موسى الحازى (م٥٨٥ه) كى "شروط الأئمة الستة" الأئمة السحة المؤلمة السحة المؤلمة السحة المؤلمة السحة المؤلمة المعتمدي حيثيت ركفتي بين، ان مين بهي اول الذكر كوكئ اعتبار سے ثانی الذكر برفوقيت حاصل ہے۔

#### رواة كےطبقات خمسه

مؤلفین اصولِ سته کی شرا نظ کو مجھنے سے پہلے رواۃ کے طبقات ِخمسہ سے واقفیت ضروری ہے؛ چنانچہ علامہ حازمیؓ فرماتے ہیں: اوصاف کے لحاظ سے رواۃ پانچ طرح کے ہیں:

(۱) کثیر الضبط و الإتقان و کثیر الملازمة للشیوخ: جس کا حافظ اور

(۱) كثير الضبط و الإتقان و كثير الملازمة للشيوخ: بس كاحافظه اور انقان برا قوى مواورمشائخ كي مصاحبت طويله اسے نصيب مو، جيسے يونس بن يزيدايلي، اورز ہری کے شاگر د ما لک ابن عیبینہ اور بن ابی حمز ہ۔

(۲) كثير الضبط و الاتقان و قليل الملازمة: ضبط اور اتقان تو مضبوط مو؛ ليكن شيخ كى زياده مصاحبت نصيب نه موئى مو جيسامام ابوعبد الرحمن اوزاعى فقيه شام، ليث بن سعد اورابن الى ذئب ـ

(۳) قبلیل السنبط کثیر الملازمة: مشائخ سے طویل مصاحبت رہی ہو؟ الیکن حافظ قوی نہ ہو، جیسے جعفر بن برقان، اسحاق بن کیٹی اور سفیان بن حسین۔

(۴) قلیل الضبط قلیل الملازمة: لیعنی حافظ بھی کمزوراورمشائ سے زیادہ ربط بھی نہ ہو، جیسے ربیعہ بن صلاح اور مثنیٰ بن الصباح۔

(۵) قبلیل الضبط و قلیل الملازمة: ہونے کے ساتھ مطعون بھی ہو، یعنی اس پر وجوہ طعن میں سے کوئی طعن ہو، جیسے عبدالقدوس شامی۔

امام بخاری رُواۃ کے طبقاتِ خمسہ میں سے صرف پہلے طبقہ لینی قسوی الم صبط کینے۔ والم مسلم بھی دوایت لیتے ہیں اور بھی تائیداً دوسر ہے طبقہ سے بھی لے لیتے ہیں۔ امام مسلم پہلے دوطبقوں کو بلا تکلف لاتے ہیں اور تیسر ہے طبقے کو بھی تائید کے لیے لیآتے ہیں۔ امام سلم پہلے دوطبقوں کو بلا تکلف لاتے ہیں اور تیسر ہے طبقے کو بھی تائید کے لیے لیآتے ہیں۔ باقی یعنی چو تھے اور پانچویں در ہے کے داوی کوترک کردیتے ہیں۔ امام ابوداؤ دابتدائی چاروں طبقات رواۃ کی روایت لیتے ہیں اور طبقہ خامسہ سے روایت کی تخریخ بہیں کرتے ہیں۔ امام نسائی اول مثانی اور ثالت کی روایات لیتے ہیں، جب کہ امام تر مذی اور ابن ماجہ پانچوں قسم کے رواۃ کی روایات ذکر کرتے ہیں؛ لہذا بخاری کا مرتبہ اول مسلم کا مرتبہ ثانی ، نسائی کا ثالث ، ابوداؤ دکا را بع ، تر مذی کا خامس اور ابن ماجہ کا سادس قراریائے گا۔''

عافظ ابن جُرعسقلا فَيُ فرمات بين: الإمام البخاري يخرج في المتابعات من الثانية، فقليلاً جدًا من الثالثة تعليقًا أو ترجمة أيضاً، ومسلم يخرج من الثانية في الأصول ومن الثالثة في المتابعات، وأصحاب السنن

يخرجون من الثالثة أيضاً في الأصول، - انتهى ملخصا-. (هدى الساري ١٣٠١، دار الحديث القاهرة)

ترجمہ: امام بخاری متابعات میں طبقهٔ ثانیہ سے روایت لاتے ہیں،اور تعلیق یا ترجمہ کے طور پرشاذ و نادر طبقہ ثالثہ سے بھی اخذِ روایت کرتے ہیں۔امام مسلم اصول میں طبقهٔ ثانیہ اور متابعات میں ثالثہ سے اخذر وایت کرتے ہیں؛ جب کہ اصحابِ سنن اصول میں بھی طبقهٔ ثالثہ سے روایت کی تخ تابح کرتے ہیں، ۔

ان اربابِ صحاح کی اختیار کردہ مذکورہ بالاشرطوں کے علاوہ جوعمومی شرطیں ہیں، وہ سب کے بہاں متفق ہیں۔ مثلاً اسلام عقل، صدق، عدم تذلیس اور عدالت وغیرہ۔ علامہ محمد انورشاہ تشمیر گی نے شرائط پر گفتگو کرتے ہوئے ایک اہم نکتے کی طرف بھی اشارہ کیا ہے، وہ فرماتے ہیں:

"والمراد بهذه الشروط أنهم لا ينزلون في رواية الأحاديث عنها، فيروون ما هو أعلى مما شرطوا، وكثيرا مّا يقال باعتبار كثرة الملازمة وقلتها: إن فلانا قوي في فلان، وإن فلانا ضعيف في حق فلان، وإن كان هو ثقة في نفسه، ويرجع ذلك إلى أسباب، فظهر أن الضعف قسمان: ضعف في نفسه وضعف في غيره". (معارف السنن ١/٠١)

ترجمہ: شرائط سے مرادیہ ہے کہ اربابِ صحاح، احادیث کی روایت میں ان سے نیجے نہیں اتر تے، اور اپنی شرط سے اعلیٰ سے اخذِ روایت کرتے ہیں۔ بہت سی مرتبہ کثرت ملازمت اور قلت ملازمت کو بنیا دبنا کر کہہ دیا جا تا ہے کہ فلاں، فلاں کے سلسلے میں قوی ہے اور فلاں فلاں کے سلسلے میں ضعف ہے۔ اگر چہوہ فی نفسہ ثقہ ہواوراس کے کئی اسباب ہوتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ ضعف دو طرح کا ہوتا ہے: ایک وہ ضعف جوخود راوی کی ذات میں ہوتا ہے اور ایک وہ ضعف جوغیر کی وجہ سے ہوتا ہے۔

## صحاح سته کی درجه وارتر تبیب

صحت کے اعتبار سے پہلے نمبر پرضیح بخاری ہے۔ اس کے بعد صحیح مسلم کا درجہ ہے۔ جمہوراسی کے قائل ہیں۔ ابوعلی حسین بن علی ننیٹا پوری (م ۲۳۹۹ھ) کے قول ''ما تحت اُدیم السماء اُصح من کتاب مسلم'' (روئے زمین پرمسلم کی کتاب سے زیادہ صحیح کوئی کتاب نہیں ہے) کی توجیہ بیری گئی ہے کہ بیری مسلم کی اصحیت کوسٹر منہیں 'کیول کہ اس میں مسلم کے مقابلے میں زیادتی صحت کی نفی کی گئی ہے، تو ہوسکتا ہے کہ ان کے زدیک دونول کتابیں صحت میں مساوی درجہ رکھتی ہول۔ (زبہۃ انظر ہیں کے مکتبۃ النۃ دیوبند)

جہاں تک تعلق ہے امام شافعیؓ کے اس قول کا "لا أعلم بعد کتاب الله عن و جہاں تک تعلق ہے امام شافعیؓ کے اس قول کا "لا أعلم بعد کتاب الله عن و جل أصبح من موطأ مالک" توبیع بین کے وجود میں آنے سے پہلے کا ہے، جبیا کہ حافظ عراقی نے شرح الفید میں ذکر کیا ہے۔

اسی طرح بعض مغاربہ مثلاً ابن حزم (م ۲۵ م رہے سے سے جاری پر سے مسلم کی اسی طرح بعض مغاربہ مثلاً ابن حزم (م ۲۵ م رہے کا میں مغارب ہے افضلیت کا جو قول نقل کیا گیا ہے، یامسلم بن قاسم قرطبی کی طرف جو بہ قول منسوب ہے "لم یضع أحد مثل صحیح مسلم"۔ (تدریب /۹۵)

ان سب کا تعلق حسنِ ترتیب سے ہے؛ کیوں کہ امام مسلم کی ترتیب بہ نسبت امام سخاری کی ترتیب بہ نسبت امام سخاری کی ترتیب کے ، زیادہ عمدہ ہے، وہ ایک مضمون کی تمام احادیث کو جملہ طرق کے ساتھ ایک ہی جگہ ذکر کر دیتے ہیں۔ غرضیکہ سی سے صراحت کے ساتھ بیم منقول نہیں کہ وہ صحت کے اعتبار سے بخاری پرمسلم کی فضیلت کے قائل ہوں، اور بالفرض اگران

حضرات کامقصداصحیت کے اعتبار سے مسلم کی ترجیجی ہوتو حافظ ابن ججرعسقلائی کے بہ قول خود شاہد و جود اور حقیقت حال سے ان کی تر دید ہوجاتی ہے؛ کیوں کہ صحت کا مدارتین امور پر ہے: (۱) اتصال سند (۲) نقابهت رواۃ (۳) شذوذ و علت سے حفاظت ۔ اور مذکورہ بالا تینوں امور کے لحاظ سے مجیجے بخاری کو مجیجے مسلم پرنمایاں فوقیت حاصل ہے۔ (زبهة انظر ۱۷-۲۷)

جہاں تک انصال سند کا تعلق ہے، تو اس اعتبار سے بخاری اس معنی کررا جج ہے کہ امام بخاری کی خزد کیے صحت کے لیے محض معاصرت اور امرکانِ ملاقات کافی نہیں ہے؛ بلکہ راوی کی مروی عنہ سے ملاقات – خواہ ایک بار سہی – کا ثبوت ضروری ہے؛ جبکہ امام مسلم امرکان ملاقات اور معاصرت کو کافی سمجھتے ہوئے غیر مدلس کے عنعنہ کو اتصال پر ممحمول کرتے ہیں، اگر چہراوی اور مروی عنہ کے درمیان حقیقتاً ملاقات ثابت نہ ہو۔

رواۃ کی ثقابت اور ضبط وعدالت کے لحاظ سے بھی صحیح بخاری رائج ہے؛ چنانچہ بخاری کے متکلم فیہ رواۃ کی تعداد سے کافی کم ہے۔ تنہا بخاری کے متکلم فیہ رواۃ کی تعداد سے کافی کم ہے۔ تنہا بخاری کے رجال ۴۳۵ ہیں، جن میں متکلم فیہ رجال تقریباً استی ہیں۔ اور جن رواۃ سے تنہا امام مسلمؓ نے روایت لی ہے، ان کی تعداد چھ سو بیس (۱۲۰) ہے۔ جن میں متکلم فیہ رُواۃ کی تعداد ایک سوساٹھ (۱۲۰) ہے۔ (فتح المغیث ۱۳۲۱)

اسی طرح شروطِ ائمہ کے ذیل میں یہ بات گزر چکی ہے کہ امام بخار کی رواۃ کے طبقہ اولی سے روایت لیتے ہیں اور اولی سے روایت لیتے ہیں اور ضرورت ریٹے نے بیٹ اور ضرورت ریٹے نے بیٹ الشخاص کرتے۔

تیسری صفت بیعنی شذوذ وعلت سے محفوظ ہونے کے اعتبار سے بھی بخاری کوفوقیت حاصل ہے؛ کیوں کہ بخاری ومسلم کی جن احادیث پر تنقید کی گئی ہے وہ کل دوسو دس حاصل ہے؛ کیوں کہ بخاری ومسلم کی جن احادیث پر تنقید کی گئی ہے وہ کل دوسو دس (۲۱۰) احادیث ہیں، جن میں سے صرف بخاری کی استی سے بھی کم ہیں۔ (۲۱۰) احادیث ہیں، جن میں سے صرف بخاری کی استی سے بھی کم ہیں۔

اور بتیس (۳۲)احادیث میں بخاری ومسلم دونوں شریک ہیں۔باقی جتنی احادیث ہیں وہ تنہامسلم میں ہیں۔(اِمعان النظر:۵۷)

خلاصہ بیہ کہ جمہور علماء ومحدثین کے نزدیک اصحیت کے اعتبار سے بہلا مقام صحیح بخاری کا ہے، اس کے بعد صحیح مسلم کا درجہ ہے؛ البتہ بیام بھی قابلِ ذکر ہے کہ ابن ملقن کے بہول کا ہے، اس کے بعد سے مسلم کا درجہ ہے؛ البتہ بیام بھی قابلِ ذکر ہے کہ ابن ملقن کے بہول بعض حضرات متاخرین دونوں میں برابری کے قائل ہیں۔وہ ایک کی دوسر سے پر فوقیت تسلیم نہیں کرتے ،اس طرح صحیحین کے سلسلے میں بیتیسرا قول قرار پائے گا۔

"قال ابن المقلن: رأيت بعض المتأخرين قال: إن الكتابين سواء، فهذا قول ثالث. وحكاه الطوفي في شرح الأربعين، ومال إليه القرطبي". (تريب الرادي العرب) (عرب الرادي العرب الرادي العرب العر

سیح مسلم کے بعد مرتبہ ٹالٹہ میں سنن ابوداؤد ہے، چوتھا مرتبہ سنن نسائی کا ہے؛ کیکن علاء کی ایک جماعت نے ان شرائط کود کیھتے ہوئے جن کا امام نسائی نے التزام کیا ہے۔ نسائی کو ابوداؤد پر فوقیت دی ہے۔ ان چاروں کے بعد جامع تر مذی کا نمبر ہے؛ اس لیے کہ اس کے اندرضعیف احادیث بھی ہیں۔ بعض حضرات تر مذی کومسلم کے بعد تیسر نے نہر پر رکھتے ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ اگر چہتر مذی میں ضعیف احادیث ہیں؛ لیکن وہ احادیث ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ اگر چہتر مذی میں ضعیف احادیث ہیں؛ لیکن وہ احادیث کے بعد ابن ماجہ ہے؛ کیوں کہ اس میں صحت کاوہ اہتمام نہیں جوائمہ خمسہ کے یہاں ہے۔

صاحب العرف الشذى نقل فرماتے ہيں '' صحاح ستہ كى مشہور تر تيب تو يوں ہے:

بخارى شريف ، مسلم شريف ، ابوداؤد شريف ، نسائى شريف ، تر مذى شريف ، ابن ماجه شريف \_ عندالجمهور صحيحين كے بعد ابوداؤدكا درجہ ہے ، ليكن صاحب الشح الشذى فى شرح جامع التر مذى ابن سيدالناس كى رائے ہہے كہ مسلم اور ابوداؤددونوں ايك درج ميں ہيں ، اس ليے كہ مسلم شريف كے خطبہ ميں ہے كہ تمام احاد بيث كے رواۃ كا ما لك وسفيان اور شعبہ جسيا تام الضبط ہونا ضرورى نہيں ہے بلكه اس سے كم درجہ كے رواۃ ليث بن ابی سلم شعبہ جسيا تام الضبط ہونا ضرورى نہيں ہے بلكه اس سے كم درجہ كے رواۃ ليث بن ابی سلم

وعطاء بن السائب اور يزيد بن افي زيادوغيره كى روايات بهى اس كتاب مين آئيل گيد اورامام ابوداؤر ني جوخطا الل مكه كنام كها بهاس مين يه بهاكه "و ما كان في كتابي من وهن شديد فقد بينته، و منه ما لايصح سنده، و مالم أذكر فيه شيئا فهو صالح". (رسالة الإمام أبي داؤ دضمن ثلاث رسائل، ص: ٣٥) لين روايات ضعيفه كضعف كوبيان كرك مين برئ الذمه الوگيا، بقيه روايات صالح لعمل بين -

اس سے معلوم ہوا کہ مسلم اور ابوداؤر دونوں میں سی اور اور سن روایات موجود ہیں اس لیے دونوں برابر ہیں ایک کو دوسر بے پر فضیلت نہیں ؛ لیکن یہ قول جمہور کے قول کے خلاف ہے اور علامہ طاہر جزائری نے اس قول کی تر دید کرتے ہوئے گئی جوابات دیے جن میں سے ایک بیہ ہے کہ ابوداؤر کے خط میں بیہ ہے کہ جس حدیث میں وہن شدید ہے میں نے اس کے ضعف کو بیان اس کے ضعف کو بیان کر دیا ہے ، معلوم ہوا کہ جس میں ضعف کم ہے اس کے ضعف کو بیان کرنے کا التزام نہیں کیا ، گویا ضعف روایات پر بھی سکوت فر مایا بلہذا دونوں کتابوں میں بون بعید ہے ، اس لیے تیجے کہ بی ہے کہ ابوداؤ داور مسلم دونوں مساوی نہیں ہیں۔

حافظ زمبی نے بھی ابودا و رکے اس قول پر تبھرہ کرتے ہوئے فرمایا ہے: "بین ماضعفہ شدید، و و هنه غیر محتمل، و کاسر عماضعفہ خفیف محتمل، فلایلزم من سکوته عن الحدیث أن یکون حسنا عنده". (سیر أعلام النبلاء ۱۳۷۱۳)

حافظ ابن جُرَّ نے بھی اس پر بحث کرتے ہوئے لکھا ہے: و من هنا يتبين أن جمع ماسکت عليه أبو داؤ د لايكون من قبيل الحسن الاصطلاحي، بل هو على أقسام". (النكت على ابن الصلاح ار٣٥٨)

البتہ بعض حضرات نے ابوداؤد کی جگہ نسائی یاتر مذی کورکھا ہے گویاضیحین کے بعد ثالث الستہ میں اختلاف ہے کہ تر مذی ہے یا ابوداؤدیا نسائی ؟ علامہ انورشاہ شمیری کی رائے ہیہ ہے کہ نسائی شریف کا درجہ ابوداؤد سے بھی او نچا ہے گویا ثالث الستہ نسائی ہے اور دلیل پیش فر مائی کہ امام نسائی نے خود فر مایا: "ما أخرجت في الصغری صحیح" اور امام ابوداؤد نے اپنی سنت کے بارے میں فر مایا "ما أخرجت في کتابي صالح للعمل" اور صالح عام ہے ، سے وحسن دونوں کوشامل ہے ، اس لیے نسائی ثالث ستہ ہے۔

اورنسائی شریف کا درجہ تر مذی سے او نیجا ہے، یہی حضرت شیخ الحدیث مولا نا زکریا مہاجر مدنی گی رائے ہے اور یہی قرین قیاس بھی ہے؛ اس لیے کہ تر مذی کی ایسی روایات متکلم فیہا جن پر ابن الجوزی نے نقد کیا ہے ہیں اورنسائی میں صرف دس حدیثیں ایسی ہیں۔ گویا نسائی شریف ثالث الستہ ہے یہی اس کا ضیح درجہ اور رتبہ ہے۔

لیکن بعض مغاربہ نے اس میں غلو کرتے ہوئے کہا کہ نسائی شریف کا درجہ بخاری سے بھی او نیچا ہے اس لیے کہ حافظ ابوالفضل عراقی نے لکھا ہے کہ جب امام نسائی نے سنن کبری تصنیف کیا تو امیر رملہ نے کہا" اُک لله صحیح؟ فقال: لا فقال الأمير: میّز لیے الصحیح من غیرہ فصنف له الصغری.

الغرض ایک قول کے مطابق ٹالٹ ستہ نسائی ہے، دوسرا قول یہ ہے کہ ٹالٹ ستہ ابوداؤد ہے بہقول علامہ حازی اور ذہبی گاہے؛ تر مذی کا درجہ اس کے بعد ہے، اس لیے کہ ابوداؤد طبقۂ رابعہ کے رواۃ کی روایات اصالۃ کا تے ہیں اور تر مذی طبقۂ خامسہ کے رواۃ کی روایات اصالۃ کا روایات اصالۃ کا سے ہیں۔

نیز تر مذی میں ضعیف حدیثیں بھی ہیں اور بعض حدیثیں تو اتن ضعیف ہیں کہ بعض لوگوں نے اس کوموضوع کہد دیا ہے، حافظ سراج الدین قزوینی حنی گئے نے کہا کہ تر مذی میں تین حدیثیں موضوع ہیں، اگر چہمحدثین نے موضوع ہونے کو تسلیم نہیں کیا ہے، تحقیق یہ ہے کہ وہ حدیثیں موضوع نہیں ہیں، البتہ انہائی ضعیف ہیں۔

تیسرا قول یہ ہے کہ ثالث ستہ تر مذی ہے۔ دکتور محمد حبیب اللہ مختار شہید کا رجحان

اسی کی طرف ہے ؛اس لیے کہ اگر چہتر مذی میں ضعیف روایات ہیں ؛لیکن جب امام تر مذیؓ نےضعف پرمتنبہ کر دیا تو وہ بریؑ الذمہ ہو گئے۔

رہا یہ کہ ترفدگ نے ''مصلوب'' اور''کلبی'' جیسے روات کی حدیثیں ذکر کی جوطبقہ رابعہ کے راوی ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ''المصلوب'' اور''کلبی'' جیسے طبقہ رابعہ کے رواق کی روایات تو ابوداؤر نے بھی ذکر کی ہے ، پھر ابوداؤر تو راوئ حدیث کے صعف کی طرف اشارہ بھی نہیں فر ماتے جیسے اسحاق بن مروہ وغیرہ، تو جب دونوں طبقہ رابعہ کے رواق کی روایات لانے میں شریک ہیں تو کسی اور اعتبار سے فرق تلاش کرنا پڑے گا، چنا نچہ تلاش و تنبع کے بعد بیفرق معلوم ہوا کہ ترفدی صعفاء کے ضعف پر تنبیہ کرتے ہیں جبکہ ابوداؤد بسا اوقات سکوت اختیار فرماتے ہیں؛ لہذا ترفدی ثالث ستہ کرتے ہیں جبکہ ابوداؤد بسا اوقات سکوت اختیار فرماتے ہیں؛ لہذا ترفدی ثالث ستہ کہ بہی رجحان صاحب''کشف الظنون'' کا بھی ہے چنا نچوہ و فرماتے ہیں: ''الجامع المصحب کے للحافظ أبسي عیسسی بن محمد بن عیسسی التومذي المصنوف کے ۲۷ ھے، و ھو ثالث الکتب الستہ فی الحدیث''. (کشف الطنون

لیکن ان حضرات نے ترفدی وابوداؤدگی روایت وشرائط پرغور نہیں کیا، ورنہ یہ فیصلہ نہیں کرتے ، بعض انہائی ضعیف حدیث کو بھی ترفدگ نے حسن کہا ہے اور ضعیف ہونے کی جانب اشارہ بھی نہیں کیا جیسے تکبیرات عیدین کے سلسلے میں کثیر بن عبداللہ کی روایت ۔ الغرض امام ترفدی اپنی امامت اور جلالت شان کے باو جودا حادیث کی تھیجے و تحسین میں متساہل ہیں، قال الذھبی فی میزان الاعتدال فی ترجمة یحی بن یمان بعد ذکر حدیث ابن عباس: إن النبی صلی الله علیه و سلم دخل قبراً لیلا فی سرج له سراجا، حسنه الترمذی مع ضعف ثلثة فیه فلایعتبر بتحسین الترمذی انتھی. (میزان الاعتدال ۱۷۲)

اگرچہذہبی کےاس قول کی تر دید کی گئی ہے، ڈاکٹرنورالدین عتر نے ذہبی کے اس

طعن کا اجمالی اور تفصیلی جواب تحریر کرتے ہوئے کھاہے کہ'' کبارائمہ ترمذی کے حکم علی الحدیث کو قابل استدلال گردانتے ہیں، اور خوداما م ترمذیؓ نے وضاحت کی ہے کہ انھوں نے کتاب میں مذکورا کڑعلل احادیث اور رجال و تاریخ کے سلسلے میں اپنے استاذاما م محمد بن اسماعیل بخاریؓ سے مذاکرہ کیا ہواہے، اور معمدالل علم حافظ عراقیؓ وغیرہ نے ذہبی کے اس قول کور دکر دیا ہے، اس لیے ترمذی پر ان کا متساہل ہونے کا الزام حقیقت سے بعید ہے۔'' (تفصیل کے لیے دیکھیے: الإمام النومذي و المواذنة بین جامعہ وبین الصحیحین: ۳۳۵.. ۳۳۵) خلاصہ یہ کہ ثالث ستہ ابو داؤد ہے، اور ابن ماجہ تقریباً ہیں احادیث ضعیفہ پرمشمل مونے کی وجہ سے چھٹے نمبر برہے۔

گویااول سته کا جہاں تک تعلق ہے تو تین قول ہیں (۱) بعض مغاربہ کے نز دیک نسائی شریف ہے لیکن بیقول مردود ہے (۲) موطأ نز دشاہ ولی اللہ (۳) سیحے بخاری ، یہی قول مشہوراور جمہور کا ہے۔

اور ثانی ست تو اس میں بھی دو تول ہیں (۱) مسلم اور ابوداؤددونوں مساوی ہیں، ابن سیدالناس کا یہ تول مردود ہے (۲) صرف مسلم، یہی جیجے اور مشہور تول ہے۔
اور ثالث ستہ میں تین قول ہیں (۱) نسائی شریف ،علامہ کشمیری گی رائے یہی ہے (۲) تر فدی شریف، صاحب کشف الطنون اور دکتور محمد حبیب اللہ مختار شہید صاحب کشف العقاب کا یہی رجحان ہے (۳) ابوداؤد، حازی اور ذہبی ملکہ جمہور کا یہی رجحان ہے اور یہی جمہور کا یہی رجحان ہے اور یہی جمہور کا یہی رجحان ہے اور کی گی اور ذہبی مفتاح السعادة و صاحب نیل ہے اور یہی جمہور کا دیوں المختار عند الشیخ زکریا.

فائدہ: صاحب او جز المسالک کے نزدیک طحاوی بھی ابوداؤد ہی کے درجے میں ہے، ابن حزم ظاہری جیسے متشدد نے بھی طحاوی کو ابوداؤد کے درجے میں رکھا ہے، حضرت علامہ انور شاہ تشمیری فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک طحاوی ، ابوداؤد کے قریب ہے۔ علامہ انور شاہ تشمیری فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک طحاوی ، ابوداؤد کے قریب ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھیے: کشف النقاب عمایقولہ الترمذي وفي الباب اور مقدمہ فتح الملهم)

فائدہ: ابو داؤد، تر مذی اور نسائی کی باہمی ترتیب میں کل تین قول ہیں (۱)سنن النسائی ثم سنن ابو داؤد ثم جامع التر مذی، علامہ تشمیری کا فیض الباری کے مقد مے میں یہی رجحان بیان کیا گیا ہے۔

(۲) سنن ابوداؤد ثم سنن النسائی ثم جامع التر مذی ،حضرت شیخ زکریاً صاحب او جز المسالک کایپی رجحان ہے۔

(۳) سنن ابی داؤد ثم جامع التر مذی ثم سنن النسائی ،صاحب مفتاح السعادة ، صاحب نیل الا مانی کا بھی یہی دجان معلوم ہوتا صاحب نیل الا مانی کا بھی کہی تول ہے اور شاہ عبد العزیز دھلوی کا بھی یہی دجان معلوم ہوتا ہے اس لیے کہ بستان المحد ثین اور عجالہ نافعہ میں ان تین کتابوں کو اسی تر تیب پرذکر کیا ہے ، اور ان سے پہلے ان کے والد ما جدشاہ ولی اللہ محد ث دہلوگ نے بھی " الإر شاہ ولی اللہ محد ث دہلوگ نے بھی " الإر شاہ ولی کی اللہ محد ث دہلوگ نے بھی " الإر شاہ ولی گئی مہمات الإسناد " میں اسی تر تیب سے ذکر کیا ہے اور متقد مین میں امام نووگ کی "لاتر یب 'میں یہی تر تیب مذکور ہے۔



## صحاح سته كى خصوصيات

درجنوں کتب و دواوین حدیث میں سے ان چھے کتابوں کا انتخاب ان میں موجو دان بعض مشتر کہ خصوصیات کی وجہ سے بھی ہے جن سے دوسری کتب خالی ہیں۔ان میں سے چند کی طرف ذیل میں اشارہ کیا جارہا ہے:

(۱) انتخاب وانتقاء: ان کتابوں میں محض نقل روایت وجمع حدیث پیش نظر نہیں ہے بلکہ ان میں چھان بھٹک کے بعد منتخب احادیث کو ہی جگہ دی گئی ہے، جبیبا کہ ان کتب کے مؤلفین ودیگرائمہ حدیث کی صراحت سے معلوم ہوتا ہے۔

(۲) حسن ترتیب و تبویب: کتب سته میں مسانید کی ترتیب نہیں ہے؛ بلکہ باب قائم کر کے اس کے تحت احادیث ذکر کی جاتی ہیں۔حافظ ابن اثیرؓ نے اس کو بہ دو وجہ حصول مقصد کے لیے زیادہ آسان قرار دیا ہے:

(۱) انسان کو کبھی حدیث کامفہوم معلوم ہوتا ہے جس کی وجہ سے وہ حدیث تلاش کرتا ہے لیکن اس کا راوی یا ہے کہ کس کی مسند ہے معلوم نہیں ہوتا ہے، تو وہ مثلا صلاق سے متعلق روایت کتاب الصلاق میں تلاش کرے گا، اگر چہا سے بہتہ نہ ہو کہ اس کے راوی مثلًا ابو بکر میں۔

(ب) اگر کوئی حدیث خاص باب مثلا کتاب الصلاۃ کے تحت آتی ہے تو اس میں دیکھنے والا سمجھ جاتا ہے کہ بہی حدیث نماز کے اس حکم کی دلیل ہے، اس لیے اس سے استنباط حکم کے لیے بہت زیا دہ غور وفکر کی ضرورت نہیں پیش آتی ہے۔ (جامع الاصول اردہ) کا جامعیت: لیمنی ان کتابون میں عقیدہ وفقہ سے متعلق جملہ ابواب ہیں اور ان

کے تحت احادیث مذکور ہیں، چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ موطاً کوصحت کے باو جودسنن ابن ماجہ کی وجہ سے اس فہرست سے باہر رکھا گیاہے، چنانچہ حافط ابن کثیر ؓ نے موطاً کی جگہ پر سنن ابن ماجہ کوسا دس ست قر اردینے کی وجہ ذکر کرتے ہوئے فر مایا: و ہو سخت اب قوی التبویب فی الفقه''. (احتصار علوم الحدیث ص: ۲۴۱)

(۱۲)ان احادیث کو جامع ہے جنھیں علماء نے لیا ہے اور جن سے فقہانے استدلال کیا ہے۔

(۵) ان کتابوں کے مصنفین مشہور محدثین اور نطأ وصواب سے خوب واقفیت رکھنے والے ہیں۔

(۲) صحاح ستہ کی تالیف خصوصیت کے ساتھ احادیث مرفوعہ کے لیے ہے، جب کہ اس سے پہلے کے جو جوامع ،مسانید اور مصنفات ہیں، ان میں اخبار وقصص اور مواعظ وا دب سب کوجگہل جاتی تھی۔(دیکھیے:معالم اسنن ۱۸)

(2) اختصار و تہذیب: اس کی وضاحت ان کتابوں کے اصل ناموں سے بھی ہوتی ہے، جن میں مختصریا اس کے ہم معنی الفاظ موجود ہیں۔ (ہر کتاب کا اصل نام ان کے انفرادی تعارف میں دیکھیے!)

(۸) ان کتابوں میں صحت حدیث کے سلسلے میں محدثین اور اہل علم کے عام مسلک اور ضابطے سے خروج نہیں کیا گیا ہے، جبیبا کہ ان کتب کے صنفین اور ابن خزیمہ وابن حبان کی آراء کے درمیان مقارنے سے معلوم ہوجا تا ہے،

(9) زمانی تقدم:ان مصنفین کاتعلق روایت حدیث کے سنہرے دورسے ہے،جبیبا کہان کی تواریخ وفات سے واضح ہے۔

> امام بخاری م ۲۵۲ھ امام سلم مسلم م

اور بیمعلوم ہے کہ جن رواۃ پر سنداور روایت کا مدار ہے، ان میں تقدم و تا خرکے درمیان حد فاصل ۱۹۰۰ ہے کہ جن رواۃ پر سنداور روایت کا مدار ہے، ان میں علامہ ذہبی ورمیان حد فاصل ۱۹۰۰ ہے کہ س واۃ لیے ہیں۔ (دیکھیے: میزان ۱۷)
نے ۱۹۰۰ کے آغاز تک کے ہی رواۃ لیے ہیں۔ (دیکھیے: میزان ۱۷)
دافراد سے تعرض نہیں کیا ہے۔ (طخص از 'اکتب السة مصطلحاوم زیا')



#### مذابهب ائمه سنه

### امام بخارى كامْدېب فقهى :

امام بخاريٌ كے مسلك كے سلسلے ميں يانچ اقوال ہيں:

(۱) اکثر حضرات کا خیال ہے کہ امام بخاریؓ مجتہد مطلق ہیں۔امام بخاریؓ کے قائم کردہ تراجم وابواب سے بھی یہی مترشح ہے کہ وہ کسی خاص فقہی مسلک کے یا بندنہیں تھے۔

(۲) تاج الدین سکیؓ نے ''الطبقات الشافعیہ'' میں ،نواب صدیق حسن خال قنوجی نے ''ابجد العلوم'' (۳/ ۱۲۷) میں اور کئی شافعی محدثین نے امام بخاری کومسلکاً شافعی قرار دیا ہے۔

لیکن اس رائے پر علامہ محمد انور شاہ کشمیریؓ نے سخت نفذ کیا ہے۔ (دیکھیے فیض الباری اللہ ۱۷۰۵) معارف السنن ا/۲۱)

(۳) شاہ ولی اللہ محدث دہلوئ فرماتے ہیں کہ امام بخاری مجتہد منتسب الی الامام الشافعی ہیں، یعنی وہ امام شافعیؓ کے مقلد نہیں؛ بلکہ مجتهد ہیں؛ البتہ ان کا اجتها داما م شافعیؓ کے اشافعیؓ کے اجتہا دامام شافعیؓ کے اجتہا دکے موافق ہوا کرتا ہے۔ (الانصاف فی بیان سبب الاختلاف ہمں:۸۸)

(۴)علامة سطلا فی کے بقول امام بخاری ظاہرِ حدیث کے مقلد ہیں۔

(۵) حافظ ابن قیم اور ابن ابی یعلیٰ کی رائے میں امام بخاری حنبلی ہیں۔(الامام ابن

ماجبه وكتابهالسنن ۱۲۲)

امام مسلم كامديب فقهي

اما مسلم کے بارے میں بھی مختلف اقوال ہیں:

ایک جماعت کاخیال ہے کہ امام مسلم شافعی ہیں۔ (دیکھیے: کشف انظنون، ۱/۵۵۵) حافظ ابن قیم اور ابن ابی یعلی حنبلی کے بہول امام مسلم نبلی ہیں۔ مولا ناعبد الرشید نعمانی نے بعض شواہد کی روشنی میں امام مسلم کو مالکی مانا ہے۔ (الامام

ابن ماجه:۱۲۴)

علامه محدانورشاه کشمیری فرماتے ہیں: "و أما مسلم فلا أعلم مذهبه بالتحقیق". (العرف الشذی ا/٣٣٠، بیروت) دینی طور پر مجھے امام مسلم کے مسلک کاعلم نہیں۔'

اس کی وجہ بہ ظاہریہی ہے کہ امام مسلمؓ نے اپنی صحیح میں ابواب قائم نہیں کیے، جس سے کہان کے رجحانات کا بیتہ چلتا۔

امام ابوداؤ دكامذ بهب فقهى

علامهابن تیمیه نے ابوداؤ دکومجہدمطلق قرار دیا ہے۔ (مجموع الفتاویٰ:۲۰/۲۰)

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ کی رائے میں ابوداؤد، مجہد منتسب الی اُحمہ واسحاق بن راہویہ ہیں، اور تاج الدین سکی کے مطابق وہ شافعی المسلک ہیں؛ لیکن اکثر حضرات کی رائے یہ ہے کہ ابوداؤر حنبلی ہیں۔علامہ تشمیری اور شخ محمد زکریا کا ندھلوگ کی مجھی یہی رائے ہے؛ چنانچہ حضرت شخ فرماتے ہیں:

والذي تحقق لي أن أبا داؤد حنبلي بالريب، لا ينكر ذلك من

أمعن النظر في سننه. (مقدمه لامع الدراري ١/١٥)

''میری تحقیق کے مطابق امام ابوداؤ دبلاشبہ تنبلی ہیں اور جوبھی ان کی سنن پر گہری نگاہ ڈالے گاوہ اس کاا نکار نہ کر سکے گا۔''

## امام تر مذي كامد بهب فقهي

(۱) شاه ولى الله محدث دہلوئ كے بقول امام تر مذى مجهد منتسب الى احمد واسحاق ہيں۔
(۲) علامہ محمد انور شاه تشمير گ نے واضح طور پر انھيں شافعی قرار دیا ہے ؛ چنا نچہ وه فرماتے ہيں: "و أما الترمذي فهو شافعي المذهب لم يخالفه صراحةً إلا في مسئلة الإبراد". (فيض الباری ا/۵۳)" امام تر مذى ، مسلكاً شافعی ہيں۔ انھوں نے صرف ابراد بالظهر کے مسئلے میں امام شافعی کی صراحناً مخالفت کی ہے۔"
امام نسائی کا مذہب فقہی

شاہ عبدالعزیز محدث دہلوئ نے امام ابوعبدالرحمٰن نسائی کوشافعی قرار دیا ہے۔ (بستان المحد ثین اردوم ۱۸۹)

نواب صدیق حسن خال بھو پالی بھی اسی کے قائل ہیں۔ (الطۃ فی ذکر الصحاح السة ص۲۵۳)
علامہ شمیری فرماتے ہیں: اگر چہ شہوریہ ہے کہ وہ شافعی ہیں؛ لیکن حق بات یہ ہے
کہ وہ خبلی ہیں۔ ''و أما أبو داؤ دو النسائي فالمشهور أنهما شافعیان ولکن الحق أنهما حنبلیان''. (العرف الشنری /۳۳)

امام ابن ماجبه گا مذبهب فقهی

(۱) شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ کے بہقول ابن ماجہ مجہتد منتسب الی احمد واسحاق ہیں۔ (الانصاف ۲۸۷)

(٢) علامه انورشاه شميري فرمات بين: "و أما ابن ماجة فلعله شافعي". (العرف الشذى السر)

#### اختلاف إقوال كاسبب

اربابِ صحاح کے فقہی مسالک میں اختلافِ اقوال کی وجہ یہ ہے کہ ان کی اپنی تحریروں میں کہیں بیصراحت نہیں ہے کہ وہ کسی امام کے مقلد ہیں یا مجہ تدمطلق ؛ البعتہ ذکر مسائل اوراسنباطِ احکام میں ان حضرات کے رجحانات اور قائم کردہ ابواب کود کیے کر مختلف حضرات نے مختلف آراء قائم کی ہیں۔ اور چوں کہ ارباب صحاح است کی انتہائی مقدراوراصحابِ فضل و کمال شخصیات ہیں ؟ اس لیے مختلف مسالک کے تبعین نے آخیس ایخ مسلک کا حامی بتانے کی کوشش کی اور ایک ایک شخصیت کا بیک وقت کئی ائمہ کی طرف انتساب نقل کردیا گیا؟ چنانچہ تاج سکی ؓ نے امام بخاری ؓ کو' طبقات الثافعیہ' میں شافعی قرار دیا۔ ابوداؤ داور نسائی کے سلسلے میں بھی یہی موقف اختیار کرتے ہوئے آخیس بھی شوافع کی فہرست میں شامل کرلیا؟ جب کہ حافظ ابن قیم نے ''اعلام الموقعین'' میں بخاری مسلم اور ابوداؤ دکو خبلی قرار دیا ہے۔ ابن ابی یعلی نے بھی ان مینوں حضرات کو بخاری مسلم اور ابوداؤ دکو خبلی قرار دیا ہے۔ ابن ابی یعلی نے بھی ان مینوں حضرات کو مسلسلے میں عجیب کشاری مسلم اور ابوداؤ دکو خبلی قرار دیا ہے۔ ابن ابی یعلی نے بھی ان مینوں حضرات کے مسلسلے میں عجیب کشاکشی نظر آتی ہے۔

مولا ناعبدالرشيدنعمانيُّ اس صورت حال پرتبره كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

"وهذا كله عندي تخرّص وتكلم من غير برهان، فلو كان أحد من هؤلاء شافعيا أو حنبليا لأطبق العلماء على نقله، ولَمَا اختلفوا هذا الاختلاف، كما قد أطبقوا على كون الطحاوي حنفيًّا، والبيهقي شافعيًّا، وعياضٍ مالكيًّا، وابن الجوزي حنبلياً، سوى الإمام أبي داود فإنه قد تفقه على الإمام أحمد، ومسائله عن أحمد بن حنبل معروفة مطبوعة، وذكره الشيرازي في "طبقات الفقهاء" من أصحابه، ولوكان في الأئمة الستة المذكورين أحدٌ شافعيًا لصاح به الحافظان: الذهبي وابن حجر".

(الإمام ابن ماجه وكتاب السنن ص:١٢٦)

''میر سے نزد یک بیسب محض اٹکل اور بے دلیل باتیں ہیں، اگران ارباب صحاح میں ایک بھی شافعی یا حنبلی ہوتے، تو علاء اس کی نقل پر متفق ہوتے اور اس طرح کا اختلاف بالکل نہیں ہوتا؛ چنانچہ علاء طحاوی کے حنفی، بیہ قی کے شافعی، عیاض کے مالکی اور ابن الجوزی کے عنبلی ہونے پر متفق ہیں؛ البتہ امام ابوداؤد کا معاملہ قدر ہے مختلف ہے، جفول نے امام احمد سے ابوداؤد نے جومسائل نقل کیے جفول نے امام احمد سے ابوداؤد نے جومسائل نقل کیے ہیں، وہ مشہور اور مطبوع ہیں۔ شیرازگ نے بھی اپنے اصحاب کے'' طبقاتِ فقہاء'' میں ان کا تذکرہ کیا ہے۔ اگر ان مذکورہ ائمہ ستہ میں ایک بھی شافعی ہوتے تو حافظ ذہبی اور حافظ ابن حجر، اس کا خوب زوروشور سے تذکرہ ضرور کرتے۔''



### صحاح سته کی احادیث کی تعداد

تعدادا حادیث کے سلسلے میں غلط نہی کا از الہ

کبھی ذہن میں بیخلجان پیدا ہوتا ہے کہ اس وقت حدیث کی جومعتر کتا ہیں دستیاب ہیں،ان میں صرف چند ہزار احادیث موجود ہیں،جیسا کہ ذیل میں درج کتب ستہ کی احادیث کی مجموعی تعداد سے بھی واضح ہور ہاہے؛ تو محدثین کے اس قول کا کیا مطلب کہ ہم نے لاکھوں احادیث سے اپنی کتاب کا انتخاب کیا ہے؟ چنانچہ امام بخاری فرماتے ہیں:''الجامع الحجے'' کی موجودہ احادیث جھ لاکھ حدیثوں کا انتخاب ہے۔امام مسلم فرماتے ہیں: میں نے تین لاکھ حدیثوں سے جے مسلم کی حدیثوں کا انتخاب کیا ہے۔امام البودا وَد فرماتے ہیں: میں نے رسول اکرم طبیقی کی پانچ لاکھ حدیثیں کھی ہیں،ان کا انتخاب سے امام احراث نے اپنی مسند کوسات لاکھ جیاس ہزار حدیثوں سے متخب قرار دیا ہے۔

منکرین حدیث بھی ان اقوال کو پیش کر کے بی ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ جب ان محدثین کی کتابوں میں بھی صرف چند ہزارا حادیث ہیں توبیا سبات کی دلیل ہے کہ ان کے نزد کی بھی حدیث کا بڑا حصہ نا قابل اعتبار ہے؛ اس لیے پہلے یہ بھی لینا چاہیے کہ محدثین کی اصطلاح میں صرف رسول اکرم طابقی کے ارشادات کو ہی حدیث نہیں کہا جاتا، بلکہ آپ طابقی کے افعال، احوال اور تقریرات پر بھی حدیث کا اطلاق ہوتا ہے، اس کے ساتھ صحابہ کے اقوال، ان کے فناوی، عدالتی فیصلے اور آیات قرآنیہ کی

تفسیر کوبھی حدیث میں شار کیا جاتا ہے، جبیبا کہ علامہ طاہر جزائری کی درج ذیل عبارت سے واضح ہے:

"إن كثيرا من المتقدمين كانوا يطلقون اسم الحديث على ما يشمل آثار الصحابة والتابعين وتابعيهم وفتاو اهم". (توجيه النظر إلى أصول الأثر السما)

دوسری اہم بات ہے ہے کہ اس تعداد سے مراد احادیث کے طرق اور اسانید ہیں، وس منفول ہیں، تواس کی ہراک سند پر حدیث کا اطلاق کر دیا جاتا ہے، مثلا ایک حدیث "إنسما الأعسال کی ہراک سند پر حدیث کا اطلاق کر دیا جاتا ہے، مثلا ایک حدیث "إنسما الأعسال بالنیات" کو حافظ ابواسا عیل انصار کی نے بحی بن سعید کے شاگر دول سے سات سو طرق سے لکھا ہے، تو محدثین کی اصطلاح میں اس کو سات سواحادیث شار کیا جائے گا۔ اور طرق و اسانید کی اس تعداد میں کوئی مبالغہ ہیں ہے، بلکہ بعد کے ادوار میں اس میں مزید اضافہ ہی ہوتا گیا، کیول کہ تابعین کے زمانے میں اگر طرق و اسانید کی تعداد میں مرنے ہیات ہیات ہوتا گیا، کیول کہ تابعین کے دور میں یہی تعداد لاکھوں تک بہنچ جاتی صرف بچاس ہزار مانی جائے تو اتباع تابعین کے دور میں یہی تعداد لاکھوں تک بہنچ جاتی ہے، کیول کہ ایک شخ نے کسی حدیث کو مثلا دس شاگر دول سے بیان کیا تو اب وہ محدثین کی اصطلاح میں دس اسانید اور طرق ہو گئے۔

لہٰذااس سے واضح ہوگیا کہ چھولا کھا حادیث میں سے منتخب کر کے بھے بخاری کوامام بخاریؓ کے مرتب کرنے کا مطلب بیہ بیں کہ چھہلا کھمتن ہیں، بلکہ اس سے مختلف طرق اور سندوں کی طرف اشارہ ہے۔

ويعدون الحديث المروي بإسنادين حديثين، وحينئذ يسهل الخطب وكم من حديث ورد من مئة طريق فأكثر، وهذا حديث إنما الأعمال بالنيات" نقل مع ما فيه عن الحافظ أبي إسماعيل الأنصاري الهروي أنه كتبه من جهة سبع مئة من أصحاب يحيى بن سعيد. (توجيه

النظر إلى أصول الأثر ١/٠٣٠)

كل احاديث كى مجموعى تعدا د

مخفقین کے مطابق رسول اکرم طابق کی مسند اور سیح بلاتکرار احادیث کی تعداد صرف جار ہزار جارسو ہے۔

ذكرها الحافظ ابن حجر عن أبي حجر محمد ابن الحسين البغدادي أنه قال في "كتاب التمييز" له عن النووي وشعبة ويحيى بن سعيد القطان و ابن مهدي و أحمد بن حنبل: إن جملة الأحاديث المسندة عن النبي صلى الله عليه وسلم: يعني الصحيحة بلا تكرار أربعة و أربع مائة حديث. (توجيه النظر إلى أصول الأثر ٢٣٠/١)

عن أبي داو د قال: نظرت في الحديث المسند فإذا هو أربعة آلاف حديث. (جامع العلوم والحكم ج ١/٢١)

كتب سته كي احاديث كي تعداد

کتبسته کی احادیث کی تعداد مختلف حضرات نے مختلف جہتوں کا ذکر کر کے الگ الگ ذکر کی ہے، کیکن ہم ذیل کے نقشے میں صرف دوطرح کی ترقیم کا اعتبار کرتے ہوئے تعداد ذکر کر رہے ہیں، پہلے نقشے میں دارالسلام ریاض کی طرف سے شائع ''الکتب الستہ'' میں درج تعداد کا اعتبار کیا گیا ہے، اس نسخے میں صحیحین اور ترمذی میں فؤ ادعبدالباقی کی ترقیم کا لحاظ کیا گیا ہے، جب کہ باقی تین کتابوں میں تیونس کے دار سحون کی طرف سے شائع ''موسوعۃ کتب الحدیث' سے نمبرنگ کی گئی ہے۔ دوسرا نقشہ عالمی ترقیم کے اعتبار شائع ''موسوعۃ کتب الحدیث' سے نمبرنگ کی گئی ہے۔ دوسرا نقشہ عالمی ترقیم کے اعتبار سے ہے:

الكتبالسنه كىتر قىم صحيح البخارى: ١٣

|               |                                       | 204r           | صحیح مسلم:     |
|---------------|---------------------------------------|----------------|----------------|
|               |                                       | 0241           | سنننسائي:      |
|               |                                       | 0121           | سنن ابي دا ؤد: |
|               |                                       | 7904           | سنن تر مذی:    |
|               |                                       | المليا         | سنن ابن ماجهه: |
|               |                                       |                | عالمى ترقيم    |
| تكرار كے بغير |                                       | تکرار کے ساتھ  | كتاب           |
| 7747          |                                       | ∠•• <b>∧</b>   | بخارى:         |
| MMY           |                                       | مهر            | مسلم:          |
| <b>77</b> 42  |                                       | <b>7</b> 791   | تر مذی:        |
| raia          |                                       | 2446           | نسائی:         |
| ۳۷۸۴          |                                       | ra9+           | ابوداؤد:       |
| m921          |                                       | rmmr           | ابن ماجبه:     |
| الآثار        | المرفوع                               | عدد ماانفرد به | كتاب           |
| 111           | 111                                   | m • 1°         | بخاري          |
| 9             | 4                                     | ٨۵             | مسلم           |
| ۵۷            | ۵۲ ٠                                  | ۵۷۷            | ترمذي          |
| 111           | ۳۹۴                                   | ۵۲۵            | نساءي          |
| 100           | 212                                   | 417            | أبوداؤد        |
| <b>r</b> ∠    | <b>∧∠</b> •                           | <b>∧</b> 9∠    | ابن ماجه       |
|               | $\Rightarrow \Rightarrow \Rightarrow$ | $\Rightarrow$  |                |

## صحاحِ ستہ کے تراجم وعناوین

تراجم، ترجمہ کی جمع ہے، جس کامعنی ہے: مراد واضح کرنا۔ ایک زبان سے دوسری زبان میں منتقل کرنا۔ کتبِ حدیث میں ترجمہ بولا جائے تو اس سے''عنوان'' مراد ہوتا ہے۔ اس کوتر جمہ اس لیے کہا جاتا ہے کہ بیا ہیخ ما بعد آنے والے مضامین کی وضاحت کرتا ہے۔

علماء نے تراجم کے اعتبار سے بھی صحاح ستہ میں درجات قائم کیے ہیں کہ س کتاب کے تراجم سب سے زیادہ دقیق ومشکل اور کس کے آسان ہیں؛ چنانچہ سب سے دقیق تراجم امام بخاریؓ کے قائم کردہ ہیں۔ دوسر نے نمبر پرسنن نسائی، تیسر نے نمبر پرسنن ابی داؤد دور چوشے نمبر پرسنن ابن ماجہ کے تراجم ہیں، اور اخیر میں جامع تر ندی کے تراجم ہیں، اسی وجہ سے تر ندی کے تراجم کو اسہل التراجم کہا گیا ہے۔ علامہ انور شاہ کشمیریؓ فرماتے ہیں:

"البخاري هو سباق الغايات في وضع التراجم بحيث ربما تنقطع دون فهمها مطامع الأفكار، ثم يتلوه في التراجم أبو عبد الرحمن النسائي، وربما أرئ في مواضع أن تراجمه تتوافق كلمة كلمة، وأظن أن النسائي تلقاها من شيخه البخاري، حيث أن التوارد يستبعد في مثال هذا، ولا سيما أن كان البخاري من شيوخه، ثم يتلوه تراجم أبي داؤد، وتراجم أبي داؤد أعلى من تراجم الترمذي، نعم: إن أسهل التراجم وأقربها إلى الفهم تراجم الترمذي، وأما الإمام مسلم فلم يضع هو نفسه التراجم، والتراجم الموجودة في كتابه من وضع شارحه الإمام النووي،

وكم بين تراجمه وبين تراجم البخاري من فرق بعيد". (معارف السنن ١٣/١) ترجمہ: امام بخاریؓ تراجم قائم کرنے میں اس طرح انتہا تک سبقت کرنے والے ہیں کہ بسااوقات ان کے نہم تک افکار وخیالات کی رسائی نہیں ہویاتی ہے۔تراجم قائم کرنے میں بخاری کے بعد دوسرا درجہ ابوعبدالرحمٰن نسائی کا ہے۔ بہت سے مقامات پر میں دیکھتا ہوں کہنسائی کے تراجم ،حرفاً حرفاً بخاری کے تراجم کے موافق ہیں۔میراخیال ہے کہ اسے امام نسائی نے اپنے شیخ امام بخاری سے (بہراہ راست) اخذ کیا ہے؟ کیوں کہاس طرح کی چیزوں میں توار د قلوب مستبعد ہے، خاص کراس وقت جب کہ بخاری کا شیخِ نسائی ہونامتحقق ہے۔اس کے بعدابوداؤد کےتراجم کا درجہ ہے۔اورابوداؤد کے تراجم کا مقام ومرتبہ تر مذی کے تراجم سے بڑھا ہوا ہے؛ البتہ بیضرور ہے کہ سب سے آ سان اورجلد سمجھ میں آنے والے ،تر مذی کے تراجم ہیں ؛ جہاں تک تعلق ہے اما مسلم کا ،تو انھوں نے تراجم خود قائم نہیں کیے ہیں۔ان کی کتاب میںموجودتراجم شارح مسلم امام نوویؓ کے قائم کردہ ہیں اور نووی و بخاری کے تراجم میں بہت واضح فرق ہے۔ خلاصہ بیر کہ بخاری ونسائی کے تراجم سب سے زیادہ دقیق اورمشکل ہیں، ابوداؤ د وابن ماجہ کے تراجم متوسط حیثیت کے حامل ہیں۔اور تر مذی شریف اسہل التراجم ہے۔ رہی بات مسلم شریف کی تواس میں خودمصنف نے تر اجم قائم نہیں فر مائے ہیں۔ اس لیے بیتر اجم اور عناوین مسلم شریف کے حاشیے پر درج ہیں۔اگر چہامام مسلم نے اپنی کتاب کوشن تر تیب کے ساتھ ابواب کالحاظ کرتے ہوئے مرتب فرمایا ہے۔جس سے عنوان قائم کرنا آسان ہوگیاہے۔

ہمارے دیار میں مسلم شریف کا جونسخہ رائج ہے، اس پر مشہور محدث وشارح مسلم امام نوویؓ کے قائم کردہ تراجم ہیں؛ لیکن شافعی المسلک ہونے کی وجہ سے بعض مواقع پروضع تراجم میں مسلکی رجحان کا اثر بھی کا رفر مانظر آتا ہے؛ لہذا شنخ الاسلام علامہ شبیراحمد عثائیؓ نے مسلم شریف کی مبسوط اور عالمانہ شرح فتح المہم لکھنی شروع کی تو انھوں نے عثائیؓ نے مسلم شریف کی مبسوط اور عالمانہ شرح فتح المہم لکھنی شروع کی تو انھوں نے

ازسرنوتراجم قائم کیے جانے کی ضرورت کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا:

والإنصاف أنه لم يترجم إلى اليوم بمايليق بشأن هذالمصنف الجليل، ولعل الله يوفق عبدا من عباده لما يؤدي حقه، وبيده التوفيق. (فتح الملهم ١٠٠٠)

ایک عرب عالم فرماتے ہیں:

وقد كانت للديوبندي جهو دمشكورة في تراجم هذا الصحيح، فقد أجاد فيها وزاد على النووي زيادات حسنة، وأبقى على البعض؛ إلا أن المنية اخترمته قبل تمام الكتاب، ولعله رجاء أن يكون ذلك العبد الذي تحدث عنه في عبارته السابقة. (الإمام مسلم بن الحجاج ومنهجه في الصحيح المحيد الله الصميعي)

درج بالاعبارت سے واضح ہور ہاہے کہ علامہ شبیراحمہ عثائی گے خود بھی تراجم قائم کیے ہیں، کین تلاش کے باوجود ہمیں بہتراجم نہیں مل سکے، فتح الملہم میں تو بعینہ نووی گ کے تراجم ہیں۔استاذگرامی حضرت مفتی سعیدصا حب پالن بوری دامت برکاتہم نے بھی علامہ کے قائم کر دہ عناوین سے لاعلمی کا اظہار کیا ہے۔ (صحیح مسلم کے تراجم کے سلسلے میں کسی قدر مزید تفصیل آئندہ صفحات میں'' صحیح مسلم'' کے انفرادی تعارف میں ملاحظہ فرمائیں)



# صحاح ستہ کے مجموعے

اصول ستہ کی اہمیت وافادیت کے پیش نظر بعض مطابع نے ایک ساتھ جھے کی جھے کتابوں کے مجموعے شائع کرنے میں دلچیتی دکھائی ہے۔ اس وقت اس طرح کے دو مجموعے معروف ومتداول ہیں:

ا - "ال كتب الستة" كنام سے دارالسلام ریاض نے ایک ہی جلد میں انہائی اعلیٰ اور معیاری كاغذ پر اٹلی سے چھپوا كر شائع كيا ہے۔ مملكت سعودی عرب كے وزير شؤون اسلاميہ شخ صالح بن عبدالعزيز آل الشيخ كى زير نگرانی اس مجموعے میں صحت اور ترقیم كا خاص خیال رکھا گیا ہے۔ كلال سائز كے ۲۵ محموعے كى مدد سے میں مكمل چھ كى چھ كتابوں كوواضح خط كے ساتھ سمودیا گیا ہے۔ اس مجموعے كى مدد سے بیک وقت صحاح ستہ سے استفاد ہے میں كافی آسانی ہوگئی ہے۔

قابلِ ذکرہے کہ چند ماہ قبل فروری ۱۴۰۶ء میں جب وزیر موصوف نے ایک بڑے وفد کے ہمراہ دارالعلوم دیو بند کا دورہ کیا، تو اپنے اعز از میں منعقداستقبالیہ تقریب میں انھوں نے بڑے ام العلوم دیو بند کا دورہ کیا، تو اپنے اعز از میں منعقداستقبالیہ تقریب میں انھوں نے بڑے ام ہتمام سے اپنی زیر نگرانی تیار کتب ستہ کا یہی مجموعہ حضرت مہتم صاحب دارالعلوم دیو بند کی خدمت عالی میں پیش کیا تھا۔

۲- "السکتب الستة" دوجلدول میں بیجی صحاح سته کا قابلِ قدر مجموعہ ہے، جس کے صفحات کی مجموعی تعداد ۲ ۱۵ میں ہے۔ پہلی جلد میں کتبِ اربعہ ہیں جب کہ دوسری جلد میں نسائی ، ابن ماجہ اور فہارس ہیں۔ خوبصورت گیٹ اپ کے ساتھ شخ را کد بن صبری بن ابی علقہ کے اعتناء سے مکتبہ الرشد نے اس کوشائع کیا ہے۔

### صحاح سته كى علمى خدمت

صحاح ستہ کوامت میں جووقار واعتبار حاصل ہوا، اس کے سبب ہرز مانے میں اہل علم کی ایک جماعت نے مختلف پہلوؤں سے ان کی خدمت کی ہے۔ الگ الگ ان کتابوں کی خدمت کا جمالی نقشہ آگے آئے گا۔ اس وقت ہم صرف ان چندمؤلفات کا تذکرہ کریں گے جوخصوصیت کے ساتھ کتب ستہ کے اردگردگھوتی ہیں اور الیم کئ کتابیں ہیں، ہم سردست صرف پانچ کا ان کی متنوع خصوصیات کے سبب تذکرہ کررہے ہیں۔

ا- "الک اشف فی معرفہ من لہ روایہ فی الکتب المستة": حافظ میں الدین محمد بن احمد الذہبی (م ۲۸۸ کھ) کی مشہور تالیف ہے، جس میں انھوں نے جامعیت اور اختصار کے ساتھ کتب ستہ کے رجال پر کلام کیا ہے۔ اس پر ابراہیم بن محمد سیرط الحجی (م ۱۸۸ ھ) کا محققانہ حاشیہ بھی ہے۔ شخ محمد عوامہ اور احمد محمد نمر الخطیب کی تھیج صراح عمد سے سیک تاب مؤسسة علوم القرآن جدہ سے شائع ہو چکی ہے۔

۲- "الأنوار اللمعة في الجمع بين مفر دات الصحاح الستة" يه حافظ حديث ابن الصلاح ابوعمر وعثمان بن عبد الرحمان الموصلى الشهر زورى (م: ۱۲۳ هـ) كى مايه ناز تصنيف ہے، جس ميں انھوں نے كتب سته كے علاوہ سنن دارى كى مفر دروايات كوجمع كرديا ہے۔ مصنف نے سب سے پہلے صرف صحح مسلم كى احادیث كے متون كواسانيد وتكر اركے حذف كے ساتھ جمع كيا تھا۔ اس كے بعد ان روايات كوجمع كيا جن ميں امام بخاري امام مسلم سے منفر د ہيں۔ اسى طرح باقی كتابوں كى صرف وہ روايات لى ہيں جو دوسرى كتابوں ميں نہيں ہيں۔ يہ ظيم مجموعہ سيد كسروى حسن كي تحقيق سے مكتبہ عباس احمد البازمكة المكر مة نے جا رجلدوں ميں شائع كرديا ہے۔

۳- "الحطة في ذكر الصحاح الستة": ال كتاب مين نواب صديق حسن خال قنوجي (م ٢٠٠٤ هـ) نع كتب سته كانفرادي تعارف اورخصوصيات كوجمع

کردیا ہے۔مقصد کے آغاز سے بل تمہیدی طور پرعلم حدیث کی بعض عمومی بحثیں بھی ہیں؟
البتہ کئی مقامات پرمصنف کا قلم لغزش کھا گیا ہے؟ چنا نچہ حضرت مولا ناعبدالحی فرنگی محلی آ
نے اس کتاب میں درآنے والے اوہام پر کلام کیا ہے۔علامہ کتائی فرماتے ہیں:"إن
فی الحطۃ أو هامًا" (فہرس افہارس /٣١٣) علی حسن الحلی کی تحقیق وتعلیق سے کتاب کا نیا
ایڈیشن بیروت اورعمان سے شاکع ہوچکا ہے۔

۳- "في رحاب السنة الكتب الصحاح السنة": يفضيلة الشيخ محمد ابوشهنه كاتصنيف هم جمر الكالگ الگ مفصل ابوشهنه كاتصنيف هم جمر الك الگ الگ مفصل تعارف اوراس كی خصوصیات كا تذکره کیا ہے۔ شروع میں سنت کی قدرومنزلت کے حوالے سے فاصلانه مقدمه بھی ہے کہ اصفحات پر شتمل بیا ہم کتاب جامع از ہر کے مجمع البحوث الاسلامیة کے زیرا ہتما م شائع ہوئی ہے۔

۵- "موسوعة رجال الكتب التسعة": بيدكتورعبدالغفارسليمان البند ارى اورسيد كسروى حسن كى مشتر كة تصنيف ہے، جيسا كه نام سے ظاہر ہے كه اس ميں كتب تسعه كر رجال كا استقصاء كيا گيا ہے۔ اس كے علاوہ خصوصيت كے ساتھ مسند ابى حنيفه اور مسند الثافعى كے رجال كو بھى جمع كرديا گيا ہے۔ دارالكتب العلميہ بيروت نے بيہ موسوعہ شائع كيا ہے۔

#### صحاح ستنہ کے اطراف

محدثین کی زبان میں مسانید اور اطراف دونوں میں مرکزی توجہ روایت کنندہ صحابی پر ہوتی ہے یعنی ہر صحابی کی مرویات کو بلا لحاظ مضمون یکجا کیا جاتا ہے؛ مگر دونوں میں فرق بیہ ہے کہ مسانید میں بوری حدیث بیان کرتے ہیں ؛ مگر اطراف میں صرف حدیث کا کوئی مشہور حصہ بیان کرکے شیخین اور سنن کے تمام مشترک اور مخصوص طرق کا ذکر کرتے ہیں۔ بالفاظ دیگر حدیث کے شروع سرے کو اتنا بیان کرکے کہ جس سے باقی حدیث کی

یادد ہانی ہوجائے ،اس کی تمام اسانید کو بالاستیعاب بیان کیاجا تا ہے یاان کتابول کا پنة دے دیا جا تا ہے کہ جن میں میرحدیث مروی ہے،اس موضوع پر بہت سے حفاظ حدیث نے داد تحقیق دی ہے،ان میں سب سے پہلے جن بزرگ نے صحیحین پراطراف کھے ہیں،وہ حافظ ابومسعود دشقی اسم ھیں۔ان کے بعد حافظ ابومحد خلف بن محمد اسم ھی،حافظ ابونعیم اصفہانی اور حافظ ابن حجرائے بھی ہے می خدمت انجام دی ہے۔

صحیحین کے علاوہ کتبِ خمسہ کے اطراف حافظ احمد بن ثابت از دی نے بھی لکھے،
اور کتب ستہ کے اطراف لکھنے والے بیہ بزرگ ہیں: حافظ ابوالفضل محمد بن طاہر مقد سی

2 \* ۵ هے، حافظ ابوالحجاج جمال الدین المزی ۱۳۲۲ هے، حافظ شمس الدین ابوالمحاس محمد بن فورالدین علی
الحسینی الدمشقی ، حافظ ابوالقاسم بن عساکر ، حافظ سراج الدین ابوحفص عمر بن نورالدین علی
بن احمد الانصاری المعروف بابن الملقن ، اس کے علاوہ بھی اور بہت سی کتابول کے
بن احمد الانصاری المحروف بابن المهلقن ، اس کے علاوہ بھی اور بہت سی کتابول کے
اطراف لکھے گئے ہیں ، حافظ ابن طاہر نے امام اعظم کی احادیث پر اطراف لکھے ہیں ،
اطراف کھے گئے ہیں ، حافظ ابن طاہر نے امام اعظم کی احادیث پر اطراف کھے ہیں ،
کاندھلون میں مام نام ''اطراف احادیث ابی حنیف' ہے۔ (امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ اور علم الحدیث ، مولانا محملی کاندھلون میں ۱۹۸۸)



## مصتفين صحاح سنه كي نسبى اوروطني نسبت

اس میں کوئی شک نہیں کہ صحاح ستہ کے مصنفین سب کے سب وطنی اعتبار سے مجم سے تعلق رکھتے ہیں؛ چنا نچہ امام بخاری گا وطن بخارا ہے، امام سلم گا وطن نیٹا پور بھی اسی کے قریب واقع ہے۔ امام تر مذی گا، تر مذستے علق رکھتے ہیں جو دریا ہے جیوں کے ساحل پر واقع ہے اور روس میں شامل رہا ہے۔ امام ابودا و د بجستان کے ہیں، جو سیستان کا معرب ہے ایک قول کے مطابق سندھ و ہرات کے درمیان ایک خطہ کا نام ہے جو قندھار سے متصل ہے۔ ابن خلکان کے بہول بھرہ کے قریب ایک قریبہ ہے؛ مگر قول اول ہی صحیح متصل ہے۔ اس وقت یہ خطہ ایران کا ایک حصہ ہے۔ امام نسائی کا وطن' نساء' ہے۔ جو شہر مرو کے قریب خراسان کا ایک شہر ہے۔ امام ابن ماجہ قزوین سے تعلق رکھتے ہیں، جو عراق مجم کا مشہور شہر ہے۔ اور ایران کے صوبے آذر با مجان میں واقع ہے۔

البنة وطن کے اعتبار سے تجمی ہونے کا بیر مطلب ہر گزنہیں کہ سب کے سب فارسی النسل سے؛ بلکہ ان میں سے صرف امام بخاریؓ اور ابن ملجہؓ فارسی النسل ہیں۔ باقی سارے حضرات عربی النسل ہیں۔مولا ناعبدالرشید نعمانیؓ فرماتے ہیں:

''تعجب ہے کہ شاہ ولی اللہ صاحب اور نواب صدیق حسن خال نے مصنفین ''صحاح ستہ'' کواہل فارس میں شار کیا ہے؛ حالاں کہ تاریخ سے بہ جز امام بخاری یا امام ابن ماجہ کے اور کسی کا فارسی النسل ہونا ثابت نہیں ، امام مسلم کے متعلق خود علامہ نوویؓ کی تصريح موجود ہے۔ "القشيري نسباً نيسابوري وطنًا، عربي صلبية" اورامام ابوا و دا ز دی بین ، اما م تر مذی سلمی " \_ (اماماین ماجهاورعلم حدیث ، ص : ۸) ائمهسته کی جائے پیدائش اور وطنی نسبت بخاری از بکتان محربن اساعيل بخاري مسلم بن حجالجً نبيثا بور،ابران احمد بن شعیب نسائی نساءتر كمانستان ابودا ؤ دسليمان بن اشعث سجستان،ابران تر مذ،از بکستان ابونيسي محمرتر مذي محمر بن ماحبه قزوین،ایران گویا موجودہ جغرافیائی اعتبارے ائمہستہ میں سے تین کا تعلق ایران سے ہے، دو کا از بکتان اورایک کاتعلق تر کمانستان سے ہے۔

 $\frac{1}{2}$ 

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

## ائمهسته کی عالی سندیں

سند حدیث پاک کی اساس ہے،سند سے ہی حدیث کی حیثیت متعین ہوتی ہے، محد ثین کی کوشش ہوتی ہے کہ کم سے کم واسطوں سے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچا جائے، اس اعتبار سے سند کی دوشمیں ہوجاتی ہیں: سند عالی اور سند نازل، علامه جمال الدین نے سند عالی کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

"وهو ماقربت رجال سنده من رسول الله عَلَيْكُ بسبب قلة عددها، بالنسبة إلى سند آخر يرد بذلك الحديث بعينه بعدد كثير أو بالنسبة لمطلق الأحاديث". (قواعد التحديث: ١٠٨)

سند عالی وہ ہے جس میں سند کے رجال کی قلت تعداد کی وجہ سے رسول اللہ مِلْالْیَا اِللّٰہِ مِلْالْاِلِیَّا اِللّٰہِ تک پہنچیں اور بیقر ب بہ نسبت اسی حدیث کی دوسری سند کے ہو، جس کے راویوں کی تعداد زیادہ ہویامطلق اسانید کی نسبت سے ہو۔''

حافظا بن جرر نے اس کی دوشمیں کی ہیں:علومطلق اورعلوسبی ۔

اگر چہ حدیث کی جودت اور قوت کا مدار اس کے رجال کی عمر گی اور قوت پر ہے، چناچہ عبداللہ بن مبارک قرماتے ہیں:

"ليسس جسودة الحديث قرب الإسناد بل جودة الحديث صحة الرجال". (فتح المغيث للسخاوى ٣٠٣/٣)

تا ہم محدثین کے بہاں سند عالی کی بھی اپنی ایک اہمیت ہے، علو سند سے خلل کا احتمال کم ہوتا ہے، اور سلف نے اس کے لیے بھی لمبے لمبے اسفار کیے ہیں: حافظ ابوالفضل

مقدى كتي بين: أجمع أهل النقل على طلبهم العلو ومدحه؛ إذ لو اقتصرو اعلى سماعه بنزول لم يرحل أحد منهم". (منهج النقد، ٣٥٨)

''سند عالی کی طلب اور اس کے قابل تعریف ہونے پر علماء حدیث کا اجماع ہے؛ اس لیے کہا گروہ صرف سندنازل سے ساع پراکتفا کرتے توان میں سے کوئی بھی طلب حدیث کے لیے رخت سفر نہ باند ھتے۔''

سندعالی کے مقابلے میں سندنازل ہوتی ہے، جس میں راویوں کی تعدادزیادہ ہوتی ہے، اس کی بھی اقسام اور تفصیلات ہیں جونن کی کتابوں میں مذکور ہیں۔ ذیل میں ائمہ ستہ کی اسناد عالیہ اور اسناد نازلہ درج کی جارہی ہیں:

### امام بخاريٌ کي عالی سند

امام بخاریؓ کی عالی سند ثلاثیات ہے۔ لیعنی امام بخاریؓ اوررسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان صرف تین واسطے ہیں۔ صحیح بخاری میں کل بائیس ثلاثیات ہیں، جو تین صحابہ حضرت سلمہ بن اکوع ، حضرت انس بن ما لک اور حضرت عبداللہ بن بسر رضی اللہ عنہم سے مروی ہیں۔ ان ثلاثیات میں امام بخاریؓ کے پانچ اساتذہ ہیں، مکی بن ابراہیم، ابوعاصم انبیل ، محمد بن عبداللہ الانصاری، خلاد بن کیجی اور عصام بن خالد۔

ان بائیس میں سے گیارہ روایات تنہا مکی بن ابراہیم کی ہیں، جوامام اعظم ابوحنیفہ رحمۃ اللّٰدعلیہ کےشا گردوں میں ہیں۔

### امام تر مذی کی عالی سند

امام ترمذی کی عالی سند ثلاثی ہے اور پوری ترمذی میں ایک ہی ثلاثی روایت ہے، جس میں امام ترمذی کی عالی سند ثلاثی ہے اور پوری ترمذی میں۔ان کے شخ عمر بن شاکر ہیں اور وہ صحابی رسول حضرت انس بن مالک سے روایت کرتے ہیں۔ (دیکھیے: ترمذی، حدیث: ۲۲۲۰)

### امام ابن ماجبرگی عالی سند

امام ابن ماجه كى عالى سند ثلاثى ہے، ابن ماجه ميں پائج ثلاثيات بيں اور پانچوں ايک بى سند عن جبارة بن مغلس عن كثير بن سليم عن أنس بن مالک مروى بيس روايات كے ليے ويكھيے: كتاب الأطعمة ميں باب الوضوء عند الطعام، باب الشواء اور باب الضيافة، نيز كتاب الطب ميں باب الحجامة اور كتاب الزهد ميں باب صفة أمة محمد صلى الله عليه وسلم)

# امام مسلم كي عالى سند

امام مسلم کی عالی سندر باعی ہے۔ مسلم شریف میں ایک بھی ثلاثی روایت نہیں ہے۔ تاہم بہ کثرت ایسی روایات ہیں جن میں امام مسلم اور رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم کے درمیان صرف جاروسا نظریں۔

سے بات بھی قابل دکر ہے کہ بعض روایات ایسی بھی ہیں جن میں امام سلم کے یہاں اگروہ روایت وسائط کم ہیں اورامام بخاری کے یہاں زیادہ ہیں۔ مثلاً امام سلم کے یہاں اگروہ روایت رباعی ہے تو امام بخاری کے یہاں وہ روایت خماسی ہے۔ اگرامام سلم کے یہاں خماسی ہے تو امام بخاری کے یہاں روایت سداسی ہے۔ حافظ ابن حجر عسقلائی نے اپنی کتاب دووالی مسلم 'میں ایسی کل چالیس روایات جمع کردی ہیں۔ یہ گویا امام سلم کے لیے ایک گونہ فضیلت کی چیز ہے۔ (دیکھے: مباحث نی الحدیث وعلوم سم ۲۸ سام کے ایک گونہ فضیلت کی چیز ہے۔ (دیکھے: مباحث نی الحدیث وعلوم سم ۲۸ سام کی گھیے اس میں الحدیث وعلوم سم ۲۸ سام کے لیے ایک گونہ فضیلت کی چیز ہے۔ (دیکھے: مباحث نی الحدیث وعلوم سام ۲۸ سام کے لیے ایک گونہ فضیلت کی چیز ہے۔ (دیکھے: مباحث نی الحدیث وعلوم سام ۲۸ سام کے لیے ایک گونہ فضیلت کی چیز ہے۔ (دیکھے اس کی الحدیث وعلوم سام ۲۸ سام کی گھیے کے ایک کا دیکھی کے دیا کہ کا دیکھی کی گھیے کے دیکھیے کی دی کا دیکھیے کے دیا کہ کا دیکھی کی کی کونہ فضیلت کی چیز ہے۔ (دیکھے کی دی الحدیث وعلوم سام ۲۸ سام کا دیکھی کے دیا کہ کا دیکھیے کے دیا کہ کونہ فضیل کر دی گھیے کے دیا کہ کی کے دیا کہ کا دیکھی کے دیا کہ کیا کہ کر دی گھیے کی کر دی گھی کے دی کی کی کے دیا کہ کی کی کی کی کر دی گھیے کی کر دی گھی کے دیا کہ کی کی کی کر دی گھی کی کر دی گھی کر دی گھی کے دیا کہ کر دی گھی کے دیا کہ کر دی گھی کر دی گھی کے دیا کہ کر دی گھی کے دیا کہ کر دی گھی کر دی

## امام نسائی اور ابوداؤ دکی عالی سندیں

امام نسائی گی سب سے عالی سندر باعی ہے۔اسی طرح امام ابوداؤر گی بھی عالی سند رباعی ہے۔سنن اُبی داؤ دمیں کل ۲۶۷ رباعی روایات ہیں۔اور ایک بھی ثلاثی روایت نہیں ہے۔

مولا نا عبدالرشیدنعما فی مصنفین صحاح سنه کی اسانیدِ عالیه کا تذکره کرتے ہوئے

لكھتے ہيں:

'' مصنفین صحاحِ ستہ میں سے امام بخاری ،امام ابن ماجہ ،امام ابوداؤ داورامام تر مذی نے بھی بعض تبع تابعین کو دیکھا اور ان سے حدیثیں روایت کی ہیں۔اس بنا پر اس علو اسناد میں وہ بھی امام شافعی اور امام احمد کے ساتھ شریک ہیں ؛ حالاں کہ امام شافعی کی وفات کے وفت امام بخاری دس برس کے تھے۔اور امام ابوداؤدکل دوسال کے اور امام ابن ماجہ تو ابھی بیدا بھی نہیں ہوئے تھے ؛ چنا نچہ ان حضرات کی تصانیف میں ثلاثیات حسب ذیل ہیں :

(۱) مجیح بخاری - ۲۲ سنن ابن ماجه – ۵

(٣) سنن ابي داؤر-ا (٣) جامع ترمذي-ا

امام سلم اورامام نسائی کوکسی تبع تا بعی سے کوئی روایت نہل سکی ؟ اس لیے ان دونوں حضرات کی سب سے عالی روایات رباعیات ہیں، جن کوان کے اسا تذہ نے تبع تا بعین سے اور انھوں نے صحابہ سے سنا ہے۔ سنن ابن ماجہ میں بھی رباعیات بکٹر ت موجود ہیں اور اس اعتبار سے امام ابن ماجہ کو دیگر ارباب صحاح ستہ پر ایک گونہ فضیلت حاصل ہے کہ امام بخاری کے بعد ان کی ثلاثیات کی تعد ادسب سے زیادہ ہے ؟ حالاں کہ وہ عمر میں امام سلم سے پانچ سال اور امام ابوداؤ د سے سات سال جھوٹے ہیں۔ (امام ابن ماجہ اور علم حدیث سن ۱۹۱۹)

تنبید: او پرذکرکرده تفصیلات سے یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ صحاح ستہ میں سے فقط صحیح بخاری منن ابن ماجہ اور جامع تر مذی میں ثلاثی روایات ہیں۔ان کے علاوہ صحیح مسلم سنن نسائی اور سنن ابی داؤد میں ایک بھی ثلاثی روایت نہیں ہے؛ لہذا مولا نانعمائی کا ابوداؤ دشریف میں بھی ایک ثلاثی روایت ہونے کا قول محلِ نظر ہے۔ غالبًاس اشتباہ کی وجہ یہ ہے کہ دراصل بہت پہلے حافظ شمس الدین سخاوی آباب فی الحوض کی ایک روایت کو ثلاثی کہہ چکے ہیں۔ (فتح المغیث س/ ۲۵۷) کیکن در حقیقت وہ بھی رباعی ہی ہے۔ زیادہ

سے زیادہ اس کور باعی فی تھم الثلاثی کہہ سکتے ہیں؛ اس لیے کہ دوراوی ابوطالوت اوران کے شخ جو یہاں مجھول ہیں، ایک ہی طبقہ (تابعی) سے تعلق رکھتے ہیں۔ مصنّفین کتب سنہ کی ناز ل سندیں

امام بخاریؓ کی سب سے نازل سند تُساعی ہے۔ لیعنی وہ روایت جس میں امام بخاریؓ اور رسولِ اکرم صلی اللّہ علیہ وسلم کے درمیان نو واسطے ہیں۔ اور الیسی تساعی روایت بخاری میں صرف ایک ہے۔ (دیکھیے: کتاب افتن ،باب یاجوج ماجوج ،حدیث نمبر:۱۰۵۱)

امام مسلم کی بھی سند نازل تُساعی ہے۔(دیکھیے:حدیث نمبر:۵۰اورحدیث نمبر:۲۲۹۰) امام ابوداوُر کی نازل سند عُشاری ہے اور ایسی ایک ہمی روایت سنن ابی داوُ دمیں ہے۔(دیکھیے:حدیث نمبر:۳۲۹۲)

امام نسائی کی بھی سندنازل عُشاری ہے؛ چنانچہ "باب الفضل فی قراء ہ قل هو الله أحد" كے تحت روایت نقل كر كے امام نسائی فرماتے ہیں: "ما أعرف إسنادًا أطولَ مِنُ هذا".

امام ترفدیؓ کی بھی سب سے نازل سندعُشاری ہے؛ چنانچہ امام ترفدیؓ نے بھی ایک حدیث میں وہی سند ذکر کی ہے، جس کا تذکرہ نسائی کے حوالے سے اوپر کیا گیا۔
امام ابن ماجہ گی سند نازل تساعی ہے اور اس سند سے باب فی الإیمان میں روایت نقل کرنے کے بعد ابن ماجہ قرماتے ہیں: "قال أبوالے سلت: لو قُرعً هذا

روایت سی کرنے نے بعد ابن ماجہ فرمانے ہیں: ''فال ابو التصلت: لوقرِی هذا الإستادُ علی مجنون پر برِ هدیاجائے تواس کا پاگل بین جاتارہے ) (تفیلات کے لیے: مباحث نی الحدیث وعلومہ، از حضرت مولا نامفتی عبد اللہ صاحب مظاہری)



### ہندوستان میں کتب ستہ کے درس کا آغاز

پہلی صدی کے اوائل ہی میں جب اسلام کی شعاعوں سے ظلمت کدہ ہند روشن ہوا تو اس کے ساتھ آنے والے قافلوں نے انوار نبوت اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قیمتی ارشادات و فرمودات ہے بھی اس سرز مین کو تابانی بخشی ، ۱۵ھ میں ہی مجاہدین اسلام کے ایک لشکر نے بھروچ اور تھانے بہنچ کر پہلے پہل اس خطهٔ کفروشرک میں خدائے برق کی کتائی کا اعلان کیا جس کی قیادت امیر بحرین حضرت عثان بن ابوالعالص ؓ کے بھائی حضرت حکم بن ابی العاص ؓ کے ہاتھوں میں تھی ، پھر ۹۲ ھے میں اسلام کے بطل جلیل محمد بن قاسم تَقَفَى بندوستان برحمله كركاسي المام قلم رو ميں شامل كرليا۔ 90اھ میں عباسی خلیفہ محمد بن منصور المهدی ؓ نے ایک لشکر جرارسمندری راستے سے ہندوستان بھیجا اس شکر نے بھروچ کے قریب بار بدیہنچ کراس پرغلبہ حاصل کرلیا ،کین واپسی میں طاعون پھیل گیا جس سے ایک ہزارا فرادلقمہُ اجل ہو گئے جن میں مشہور محدث اوراسلام کے ابتدائی مصنف رہیج بن مبیج بھری جھی شامل تھے، جن کے بارے میں حاجی خلیفہ پلی کی رائے ہے ''أوّل من صنّف فی الإسلام' 'جبکہ حافظ ابن حجر عسقلا فیّ ن 'أول من جمع الحديث بالبصره "كاسهرا انهى كيسر باندها بــ مجموعی اعتبار سے گوابتدائی صدیوں میں علم حدیث کا ہندوستان میں جرچا کم رہا، البنة خصوصیت کے ساتھ نویں دسویں صدی ہجری میں محدثین کرام کی خاصی تعدا داس ملک میں وارد ہوئی ،اور بہت سے علماء نے حرمین شرفین حاضر ہو کرعلم حدیث حاصل کیا

، ان میں زیادہ مشہور شخ حسام الدین علی متقی حنقی ٔ صاحب کنز العمال (م 940 ھ) اور ان کے فاصل شاگر دعلام محمد بن طاہر پٹنی ؓ صاحب مجمع بحار الانوار (م 9۸۲ ھ) ہیں ، ان حضرات کے بعد شخ عبد الحق محدث دہلوی ؓ (م۵۲ اھ) نے علم عجاز سے علم حدیث حاصل کر کے ہندوستان میں دلی کواس کی نشر واشاعت کا مرکز بنایا ، آپ نے اور آپ کے اولا دوا حفادو تلا غدہ نے اس کوعام کرنے میں اہم کر دار ادا کیا۔

البت ہندوستان میں باضابطہ اصول ستہ کے درس کی داغ بیل ڈالنے والی بابر کت شخصیت امام الہند حضرت شاولی اللہ احمد بن عبد الرجیم محدث دہلوی (م۲ کااھ) کی ہے۔ ورنداس سے پہلے صرف تین کتب حدیث کے باضابطہ درس کا معمول تھا: مشار ق الأنوار للصغاني، مصابیح السنة للبغوي یا مشکاة المصابیح للتبریزي.

شاہ صاحب ؓ نے اصول ستہ پڑھنے اور سند متصل کے ساتھ ان کو حاصل کرنے کی غرض سے جاز مقدس کا سفر کیا ، وہاں سال بھر سے زائد قیام رہا ، شخ ابوطا ہر مدنی اور دیگر محد ثین سے اصول ستہ کا ساع حاصل کر کے ایک نیا ذوق لے کرلوٹے اور دہلی میں نہایت اہتمام سے صحاح ستہ کا درس دینا شروع کیا ، آپ کے بعد آپ کے علوم کی وراثت آپ کے فرزندگرامی شاہ عبد العزیز محدث دہلوی ؓ (م ۱۲۹۲ھ) کی جانب منتقل ہوئی ، ان کے بعد اس سلط کو ان کے نواسے شاہ محمد اسحاق ؓ (م ۱۲۲۱ھ) نے بڑھا یا ، شاہ مجددگ ؓ اسحاق ؓ کے مکہ مکر مہ ہجرت کرجانے کے بعد آپ کے واقعی جانتین شاہ عبد الغنی مجددگ ؓ (م ۱۲۹۲ھ) قرار پائے ، شاہ عبد الغنی مجددگ ؓ (م ۱۲۹۲ھ) ورس دیا اور سینکڑ ووں شاگر دتیار کیے ، انہی میں ججۃ الاسلام مولا نامجمہ قاسم نانوتوگ ؓ (م ۱۲۹۲ھ) اور حضرت مولا نا بعقوب نانوتوگ ؓ (م ۱۲۹۲ھ) اور حضرت مولا نا بعقوب نانوتوگ ؓ (م ۱۲۹۲ھ) اور حضرت مولا نا بعقوب نانوتوگ ؓ (م ۱۲۹۲ھ) اور حضرت مولا نا بعقوب نانوتوگ ؓ (م ۱۲۹۲ھ) اور حضرت مولا نا بعقوب

محرم ۱۲۸۳ ہے میں حضرت مولانا قاسم نانوتو کی اور ان کے رفقاء کے ذریعہ دیو بند میں ایک مدرسہ اسلامیہ (دارالعلوم) کا قیام عمل میں آیا ،اس طرح علم ومعرفت کا قافلہً ولی اللہی دہلی سے منتقل ہوکر دیو بند میں خیمہ زن ہوگیا ، اور دیو بند کو صحاح ستہ کے درس کے حوالے سے مرکز تفل کی حیثیت حاصل ہوگئ ، دارالعلوم کے قیام کے چھ ماہ بعد سہار نپور میں مولا نامجر مظہر نا نوتو گ (م۲۰۳۱ھ) اور مولا ناسعادت علی فقیہ سہار نپور (م سہار نپور میں مولا نامجر مظہر نا نوتو گ (م۲۰۳۱ھ) اور عربی مدرسہ (مظاہر العلوم) کی بنیاد بڑی ، ان دونوں مرکزی اداروں نے علم حدیث کی نشر واشاعت اور خاص شان کے ساتھ صحاح ستہ کے درس میں نمایاں کر دارادا کیا ، اور تعلیمی سلسلے کے آخری سال کو صرف صحاح ستہ کے درس کے لیے خاص کر دیا گیا جس کو دور ہ کے دیشر یف کے نام سے موسوم کیا گیا۔

در میں دن العلوم کر نہجی رصغیم کے طوال ، عوض میں قائم بھی نوال کی ایس

بعد میں دارالعلوم کے نیج پر برصغیر کے طول وعرض میں قائم ہونے والے مدارس میں بھی یہی ذوق کارفر ما رہا ،اور بیسلسلہ تا ہنوز جاری بلکہ روز افزوں ہے ،اس وقت صرف دارالعلوم دیو بند میں دورہ حدیث شریف میں باضا بطرشر یک طلبہ کی تعداد پندرہ سو سے متجاوز ہے جب کہ دارالعلوم کے ایک مایئر ناز فاضل واستاذ مولا نا عبدالحق صاحب کے قائم کردہ دارالعلوم حقانیہ اکوڑہ خٹک پاکستان میں بی تعداد سولہ سو سے بھی زائد ہے ، اسی طرح بنگلہ دیش میں واقع دارالعلوم معین الاسلام ہائے ہزاری میں دورہ حدیث میں شریک طلبہ کی تعداد ۹ ۱۸۵ ہے۔



صحاح سنه کا انفرادی تعارف کتب ستہ کی مشتر کہ خصوصیات ذکر کرنے کے بعد مناسب معلوم ہوتا ہے کہ انفرادی اعتبار سے بھی چھ کی چھ کتابوں کی خصوصیات پرروشنی ڈال دی جائے ،اس میں خصوصیات کے ساتھ اختصار کا خیال رکھا گیا ہے اس لیے کہ انفرادی تعارف وخصوصیات عام طور سے کتابوں میں موجود ہیں۔

انفرادی تعارف میں مشہور قول کے مطابق صحت کے اعتبار سے کتابوں کی درجہ بندی کا خیال رکھا گیا ہے۔لہذا ترتیب بیر ہے گی:

صحیح بخاری صحیح مسلم

سنننسائي

سنن ابي داود

سنن تر مذی

سنن ابن ماجهر

انفرادی تعارف میں اولا ان کتابوں کے صنفین کے احوال وتراجم پر روشنی ڈالی جائے گی، ثانیا کتاب کی خصوصیات، رواۃ ، تعداد روایات اور صرف مشہور عربی شروح وحواشی زیر بحث آئیں گے۔

# صحیح بخاری

#### مصنف كتاب

نام: محمد بن اساعیل بن ابراهیم بن المغیر ه، کنیت: ابوعبدالله، لقب: امیر المؤمنین فی الحدیث ،ولادت: ۱۳ شوال ۱۹۴ هه بعد نما زجعه ،مطابق ۱۸۰، به مقام: بخارا از بکتان به

کم سنی میں ہی والد کا سابی سر سے اٹھ گیا، والدہ کی زیر سر پرستی ابتدائی تعلیم حاصل کی، امام بخاری بچین ہی سے نابینا ہو گئے تھے، جس پر آپ کی والدہ محتر مدرب کے حضور خوب آہ وزاری کرتی تھیں ، ایک مرتبہ انہیں خواب میں حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کی زیارت ہوئی ، انہوں نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے تمہار سے بیٹے کی آئکھوں میں روشنی عطاء کردی ہے اور بیٹمہاری آہ وزاری کا اثر ہے، جب اٹھیں تو دیکھا کہ فرزندگی آئکھوں میں روشنی آئجگی ہے۔ (ہدی الساری میں: ۲۲۲ ، تاریخ بغداد ۱۱/۱)

بخارا کے محدثین کے علاوہ اخذ حدیث کے لیے دورونز دیک کے درجنوں مراکز علمیہ اور بلا داسلا میہ کا سفر کیا اور مختلف قسم کی صعوبتیں بر داشت کیں، آپ کے اساتذہ کی مجموعی تعداد ایک ہزار اسی تک پہنچی ہوئی ہے، صرف سولہ سال کی عمر میں عبد اللہ بن المبارک اور وکیع کی کتابیں حفظ کرلی تھی۔ (سیراعلام البلاء ۲۹۵/۲)

صحیح البخاری میں آپ نے دوسونواسی (۲۸۹) شیوخ سے احادیث کی تخریج کی سے۔ (اُعلام المحد ثین ص:۱۱۲)

قوت حافظه

فیاض ازل نے آپ کوز بردست قوت حافظہ عطا کیا تھا، حاشد بن اساعیل ؓ فرماتے

امام بخاری جب بغداد تشریف لائے تو وہاں کے محدثین نے بہ غرض امتحان سو احادیث کے متون اوراسانید میں الٹ پھیر کر کے، دس دس احادیث کودس آ دمیوں کود کر امام بخاری کے متون اوراسانید میں الٹ پھیر کر کے، دس دس احادیث کودس آ دمیوں کود کے امام بخاری کے متاب کے متاب کے ادار کی خرات مناکر فارغ ہو گئے تو آپ پہلے محدث کے طرف متوجہ ہوئے اور فر مایا کہ آپ نے کہا حدیث جس سند کے ساتھ سنائی وہ غلط ہے، اور آپ نے سند غلط انداز میں اس طرح سنائی ہے؛ جب کہ جے سند اس طرح ہے کہ ماس متن پیش کیا، اس طرح کے سنائی ہے؛ جب کہ جے سند اس طرح ہے، پھر اصل سند اور اصل متن پیش کیا، اس طرح کے بعد دیگر سے بالتر تیب ہر ایک محدث کی حدیث ان کے سنانے کے مطابق دہرائی اور پھر اصل اور چے سند ومتن سنادیا، غرض جس تر تیب سے دس محدثین نے سواحادیث سنائی تھی اسی تر تیب سے ہرا یک روایت دہرا کر مجے سند ومتن کے ساتھ بیان کر دیا۔

حافظ ابن جرعسقلا في فرمات بين: "فما العجب من رده الخطأ إلى الصواب فإنه كان حافظًا ،بل العجب من حفظه للخطأ على ترتيب ما ألقوه عليه من مرة و احدة". (هدى السارى ص١٧٢)

''تعجب اس میں نہیں کہ بچے اور غلط میں امتیاز کر دیا 'اس لیے کہ وہ تو حافظ حدیث سے ہی، بلکہ تعجب کی بات ہے کہ امام بخاری نے ان کی غلط حدیثیں بھی یا در تھیں اور بالتر تیب ان کو بیان کر دیا''۔اس سے ملتا جلتا واقعہ سمر قند میں بھی بیش آیا۔ (دیکھیے:البدلیة والنھلیة ۱۱ر۲۵)

#### تقوى اور ديانت

اس کے ساتھ ہی ورع وتقوی کے لحاظ سے بھی بلند مقام پر فائز تھ ،آپ نے زندگی بھرکسی کی غیبت نہیں کی ،آپ فر ماتے تھ: ''انثاء الله آخرت میں میرا کوئی خصم نہیں ہوگا' تلاوت کا بڑا اہتما م تھا، دن میں روز اندا کی ختم قرآن اورا خیر شب میں ایک تہائی قرآن بڑھنے کا معمول تھا، تر اور کی ہررکعت میں بیس آ بیتی بڑھتے ، نما زبڑ نوق وقوق سے ادافر ماتے ، بکر بن منیر فر ماتے ہیں: ''کان محمد بن إسماعیل ذوق وشوق سے ادافر ماتے ، بکر بن منیر فر ماتے ہیں: ''کان محمد بن إسماعیل یصلی ذات لیلة، فلسعه النونبور سبع عشرة مرقه مرقه فلما قضی المصلاق، قال: انظر وا أیش آذانی''. ایک مرتباما م بخاری نماز پڑھ رہے تھے، نماز کے دوران ستر ہ مرتبہ بھڑنے ڈئک مارا، جب نماز مکمل کی تو فر مایا: دیکھو مجھ کس چیز نے بریثان کر دکھا ہے؟''

لیمی آپ نے نماز نہیں توڑی اور نہ ہی خشوع وخضوع میں کوئی فرق آیا۔
خطیب بغدادی نے اپنی سند سے فربریؓ سے نقل کیا ہے کہ کہ ایک بار مجھے خواب میں رسول اللہ ﷺ کی زیارت ہوئی ، آپ نے دریا فت فر مایا: کہاں کا ارادہ ہے؟ میں نے عرض کیا: مجمد بن اسماعیل کے پاس جار ہا ہوں ، تو آپ نے فر مایا: ان سے میر اسلام کہنا۔' (سیراعلام المنہلاء ۱۲ مرام)

اپنی دیانت و نقابت کا بڑا خیال تھا، ایک مرتبہ دریائی سفر میں ایک شخص نے آپ
کے پاس ہزار درہم دیکھ کر شور مچانا شروع کیا کہ میرے ہزار درہم چوری ہو گئے ، فورا
تلاشی شروع ہوگئی، اما ہ نے جب دیکھا کہ میری بھی تلاشی کی جائے گی تو اپنے ہزار درہم
چکے سے دریا میں ڈال دیے، تلاش کے بعد جب آپ کے پاس درا ہم نہ نکلے تو اس شخص
نے اکیلے میں یو چھا: آپ کے پاس ہزار درا ہم شھے کہاں گئے؟ فرمایا: میں نے سمندر
میں ڈال دیا، اس جواب بروہ دم بہ خودرہ گیا کہ اس خطیر قم کو کیوں پانی میں ڈال دیا، تو

پورے اطمینان سے جواب دیا کہ پوری زندگی حدیث پاک کی تدوین وتر تیب میں گزاری،اورمیری نقابت ودیانت مشہور ہے،اگروہ دراہم میرے پاس مل جاتے تو میں لوگوں کی نظر میں چور سمجھا جاتا اور میری نقابت مشتبہ ہوجاتی ،اس لیے میں نے مالی نقصان برداشت کیا تا کہ نقابت برآنج نہ آئے۔(سیرۃ الامام بخاری ۱۲۳۱۔کشف الباری، ص۱۳۲۰)

#### وفات

اخیرعمر میں آپ کوخصوصیت کے ساتھ خالفین کے ہاتھوں بڑے مصائب اور آلام جھیلنے پڑے ،حتی کہ آپ نے دعا کی :الہی! زمین مجھ پراپی وسعت کے باوجود تنگ ہوچی ہے اس لیے مجھ کواپنے پاس بلا لیجے!بالآخر ۲۵۱ھ عیدالفطر کی شب میں ۱۲ دن کم ہوچی ہے اس لیے مجھ کواپنے پاس بلا لیجے!بالآخر ۲۵۱ھ عیدالفطر کی شب میں ۱۲ دن کم میں حدیث وسنت کا یہ آ قاب عالم تاب غروب ہوگیا، بعدظہ خرتنگ میں مدفون ہوئے ، جو ہم قند سے دس میل کے فاصلے پرایک گاؤں ہے، 'صدق' سے ولا دت (۱۹۲ھ) ، ''فوز' سے وفات (۲۵۲ھ) اور ''حمید' سے عمر (۲۲) کے اعداد نکتے ہیں، وفن کے بعد قبر سے مشک کی خوشبو پھوٹ بڑی، اوگ قبر کی مٹی اٹھا اٹھا کر لے جانے گے جس کے بعد قبر کے مقابل آسمان پر سفید بستون نظر آئے جسے کثر سے سے لوگ د کیکھنے آتے رہے ، مخالفین کو معلوم ہوا تو وہ بھی آئے اور تو بہی۔

## كتاب كاتعارف

كتاب كانام اوراس كى وضاحت

امام بخارى كى محيح كالممل نام يهيه: "الجامع المسند المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه و أيامه". (تحقيق اسمى الصحيحين واسم جامع الترمذي، ص: ٩)

**البحامع**: وه كتاب كهلاتى ہے حس ميں جميع ابواب دين سے تعلق احادیث موجود ہوں۔

**المسسند**: یعنی جوسند متصل کے ساتھ مذکور ہو، مطلب بیر کہا تصال کے ساتھ روایت کی سندرسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچتی ہو۔

المسحيع: لعنی اس میں صحیح احادیث ہیں، سحیح وہ حدیث ہے جس کے تمام رواۃ عادل، تام الضبط ہوں، اس کی سند متصل ہونیز وہ حدیث معلل اور شاذنہ ہو۔

المعنصو: لين اس كتاب مين تمام روايات صحيح كااستيعاب نهيس بهامام بخارى خود فرمات بين: "خرجت الصحيح من ست مئة ألف حديث" لين مين في مين في قول كود يثول ساس كتاب كاانتخاب كيا" نيز فرمات بين: "ما أدخلت في كتابي الجامع إلا ما صحّ و تركت من الصحيح حتى لا يطول" (بدى المارى من د)" لين مين في ابن اس كتاب مين صرف صحح روايات كوليا بهاور بهت سي صحح حد يثول كوطوالت كوفوالت كونول سوترك كرديا بيات كوفوالت كوفو

من: بیانیہ ہے،اس کاتعلق گزشتہ چاروں کلمات سے ہے،صرف مخضر سے نہیں۔
امود: اس سے رسول اللہ علیہ وسلم کے اقوال، افعال اورا حوال مراد ہیں۔
مسننہ: سنن، سنۃ کی جمع ہے، سنت کا اطلاق رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال افعال اور تقریرات پر ہوتا ہے۔

**أيامه**: اس سے ديگروا قعات اورغز وات مراد ہيں ،ايام العرب عرب كى جنگوں كوكہا جاتا ہے۔

سبب تالیف

امام بخاری اپنے رفقاء کے ہمراہ اپنے استاذ اور مشہور محدث اسحاق بن را ہو ہی کے صلقہ درس میں تھے تو انہوں نے فرمایا: "لو جمعتم کتابًا مختصر الصحیح سنة

رسول المله صلبی المله علیه و سلم "، ''اگرتم رسول الله صلم کافیچ احادیث پرمشمل ایک مخضر کتاب تالیف کردو (توبر اا چها هوگا) "استاذ کے اس جملے پر امام بخاری نے اس عظیم کام کابیر الٹھانے کاعزم مصمم کرلیا اور اس طرح بیر تالیف وجود میں آئی۔ (سیراعلام النبلاء ۱۲۱۷)

محربن سلیمان بن فارس کہتے ہیں: امام بخاری خود فرماتے ہیں کہ میں نے ایک دن خواب میں دیکھا کہ میں آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کھڑا ہوں، میر ہم ہوں ،اس پہلھا ہے اور میں اس پہلھ کے ذریعہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم سے مکھیاں اڑا رہا ہوں ،اس خواب کی تعبیر معبرین نے بیدی کہ آپ کو بیسعادت حاصل ہوگی کہ نبی اکرم سلی اللہ علیہ وسلم کے کلام مبارک سے کذب وافتر اء کودور کریں گے اور کلام نبوت کو کلام غیر سے متاز کریں گے اور کلام نبوت کو کلام غیر سے متاز کریں گے،امام بخاری فرماتے ہیں: "فہو المذی حسلنی علی إخراج المجامع الصحیح" (ہیں الماری: 2) لیمنی اس خواب نے جھے اس کتاب کی تالیف پر آمادہ کیا۔ کیفیت تالیف

امام بخاری ہرروایت کو لکھنے سے پہلے عسل فرماتے ، دورکعت نماز اداکرتے ، پھر
اس حدیث کی صحت کے بارے میں استخارہ کرتے ، جب تائید غیبی سے انشراح ہوجا تا
تب اس کو اپنی کتاب میں لکھتے ۔ حافظ ابن مجرؓ نے مشاکح کا قول ابن عدیؓ کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ امام بخاریؓ نے روضۂ اطہر اور منبر نبوی کے درمیان اپنی کتاب کے تراجم قائم کیے اور ہر ترجے کے لیے دورکعت نماز اداکرتے تھے۔ ''إن البخاری حوّل تراجم قائم کیا مبدن قبر النبی صلی اللہ علیہ و سلم و منبرہ و کان یصلی لکل ترجمة رکعتین ''. (هدی السادی ، ص: ۱۷۲)

تعدادروايات

صحیح بخاری میں کتب کی تعداد ۹۷ اور ابواب کی تعداد تین ہزار حیار سو بچیاس

(۱۳۵۰) ہے، تعداد روایات کے بارے میں مختلف اقوال ہیں، حافظ ابن الصلاح کے کے مطابق مطابق ۱۲۵۵ اور حذف تکرار کے بعد جار ہزار روایات ہیں؛ جبکہ حافظ ابن ججڑ کے شار اور تنقیح کے مطابق مجموعی تعداد ۲۱ کا ہے۔ (دیکھے: ہدی الساری میں: ۱۲۸ مدیث اور نہم حدیث میں: ۱۳۵۰ مدیث اور نہم حدیث میں تھ سات ہزار جبکہ محمد فؤ ادعبد الباقی کی ترقیم کے مطابق کل روایات تکرار کے ساتھ سات ہزار پانچ سوتر سٹھ (۲۵۲۳) ہے۔ تعداد میں اختلاف کے اسباب پر سابق میں گفتگو کی جا جگی ہے۔

# اہم شروح:

بخاری شریف کی عظمت کے لیے اتنا کافی ہے کہاسے اصح الکتب بعد کتاب اللہ تعالی قرار دیا گیا ہے، یعنی قرآن مجید کے بعدسب سے زیادہ قابل اعتمادیہی کتاب ہے، اوراس کا فیض جہار دانگ عالم میں پھیلا ہواہے،خودامام بخاریؓ سےان کی اس بھی کوایک لا کھ سے زیادہ انسانوں نے سنا ہے،محمد بن پوسف فربری جو سیح بخاری کے مشہور راوی ہیں، ان کا کہنا ہے کہ حضرت امام سے نوے ہزارانسانوں نے اس کتاب کا ساع کیا ہے۔ اور جہاں تک تعلق ہے شروح کا تو کتب حدیث میں سب سے زیادہ سیجے بخاری کی ہی شرح لکھی گئی،اس کی تعلیقات،متابعات اور رجال پرسب سے زیادہ تحقیقی کا م انجام دیئے گئے،اس کی درجنوں شروح ہیں،حافظ ابن حجرعسقلا ٹی (م:۸۵۲ھ) کی"فتہ الباري" حافظ بدرالدين محود بن احمينيٌ (م:٨٥٥ه) كي" عمدة القاري" ،علامه شهاب الدين احرقسطلائي (م: ٩٢٣ هـ) كي "إرشاد الباري" ،علامة سالدين محد بن يوسف كرما في (م: ٨٦ عرم) كى "الكواكب الدرادي" ،علامه جلال الدين سيوطيُّ (م: ٩١١ هـ) كي "التـــو شيـــع"، حافظ حديث علا وَالدين مغلطا ئي حَفَّيُّ (م: ١٢ ٧ هـ) كى "الته لويح"، ابوالحسن ابن بطال قرطبي كى "شر ح صحيح البخاري"، زين الدين ابن رجب منبلي كي "فتح البادى"، فقيه النفس حضرت مولانا رشیداحد گنگوی (م:۱۳۲۳ه) کے افادات پر شمل "لامع الدد ادی" اور حضرت علامه انورشاه تشمیری (م:۱۳۵۲ه) کے افادات پر شمل "فیص البادی" خاص اہمیت کی حامل اور مشہور شروح ہیں۔

اس موضوع پرغز الہ حامد کی مستقل کتاب'' شروح صحیح بخاری''کے نام سے شائع ہو چکی ہے، اپنی شخفیق میں مصنفہ نے سطح بخاری کی تقریبا دوسو سے زائد شروح کا سراغ لگا کران کا تعارف کرایا ہے۔

#### روایات بخاری

امام بخاری سے اس کتاب کو اگر چه ہزاروں شاگردوں نے سنا تھا؛ کیکن امام موصوف کے جن تلامذہ سے صحیح بخاری کی روایت کا سلسلہ چلا، وہ چاربزرگ ہیں:
(۱) ابراہیم بن معقل بن الحجاج النسفیؒ الهوفی: ۲۹۴ه (۲) حماد بن شاکر النسفیؒ ، الهتوفی: ۱۳۱ه (۳) محمد بن علی قرینه البز دویؒ الهتوفی: ۳۲۹ه و ۳۲۹ه

ان میں اول الذکر دونوں برزرگ مشہور حنی عالم ہیں اور ابراہیم بن معقل آن میں اس حیثیت سے متاز ہیں کہ وہ حافظ الحدیث بھی تھے ،حافظ ابن حجر عسقلانی ؓ نے '' فتح الباری'' کے شروع میں اپنا سلسلۂ سندان چاروں حضرات تک بیان کر دیا ہے ، فربری ؓ لباری'' کے شروع میں اپنا سلسلۂ سندان چاروں حضرات تک بیان کر دیا ہے ، فربری ؓ نے امام بخاری سے "المصحیح" کا دوبار ساع کیا ہے ، ایک بار ۲۸۸ ھیں اپنے وطن ''فربر'' میں جب امام ممدوح وہاں تشریف لائے ہوئے تھے ،اور دوسری بار ۲۵۲ھ میں خود بخارا جا کر ساع کا شرف حاصل کیا۔ (امام ابن ماجہ اور علم حدیث: ۲۱۵،۲۱۲)



# صحيحمسلم

مصنف كتاب

کنیت: ابوالحسن، نام: مسلم بن الحجاج، لقب: عسا کر، خراسان کے شہر نبیثا بور میں آپ کی ولادت ہوئی۔ حافظ ذہبیؓ کے بہ قول: عرب کے مشہور قبیلہ قشیر کی طرف غالبانسبت ولاء کی وجہ سے قشری کہلاتے ہیں۔ (سیراعلام النبلاء، ۱۲۸۸۵۵)

تاریخ ولادت میں اختلاف ہے، بعض کہتے ہیں ۲۰۲ھ، بعض کے بہ قول ۴۰۲ھ، اور ایک خیال کے مطابق ۲۰۲ھ ہے۔ صاحب جامع الاصول نے قول آخر کو اختیار کیا ہے اور بعض قر ائن سے اسی کی تائید ہوتی ہے۔ (رہبرملم عدیث ہمن ۱۰۰۰)

طلب حدیث کے لیے عراق، بغداد، شام اور مصر وغیرہ کا متعدد بار سفر کیا، اور سیڑوں محد ثین سے اخذ حدیث کیا، اپنی''صحیح ''میں آپ نے جن اسا تذہ کی حدیث لی ہے؛ ان کی تعداد دوسو بیس (۲۲۰) تک جا پہنچی ہے۔ (سیر۱۱۸۵۵)

امام بخاری آپ کے خاص اسا تذہ میں ہیں جب خلق قرآن کے مسئلے میں امام بخاری مطعون کیے گئے اور محمد بن بحیی ذہائی نے ان سے سخت اختلاف کی وجہ سے اعلان کر دیا کہ جو شخص خلق قرآن کا قائل ہووہ ہماری مجلس سے چلاجائے تو امام مسلم نے ذہائی سے سنی ہوئی روایات واپس کر دیں اور پھران کے درس میں بھی شریک نہیں ہوئے۔
علمی فضل و کمال کے ساتھ ورع و تقوی کا یہ عالم تھا کہ عمر بھر کسی کی غیبت کی نہ سی کو مارااور نہ کسی کو برا بھلا کہا۔

آپ علم کے بڑے حریص اور شاکن تھے ،ایک مرتبہ کسی حدیث کی تلاش میں اس منہمک تھے گھر والوں نے سامنے کھجور کا ایک ٹو کرا رکھ دیا تھا، حدیث کی تلاش میں اس قدرانہاک رہا کہ کھجور کی خاصی مقدار کھالی اور پیتہ بھی نہیں چلا جس سے ہاضمہ خراب ہو گیا اور بالآ خروہی موت کا سبب بن گیا ،۲۲ سر ادام کے وقت وفات ہوئی اور پیر کے دن شام کے وقت وفات ہوئی اور پیر کے دن نصیر آباد کے قبرستان میں مدفون ہوئے۔ (سیراعلام النبلاء ارسم سے کہا تعارف

صحیح مسلم کا اصل اور کمل نام: "المسند الصحیح المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل عن رسول الله صلی الله علیه و سلم" ہے۔ (تحقیق اسمی الصحیحین و اسم جامع الترمذي، ص: ۳۸)

اس کتاب میں امام مسلم کا خاص موضوع سر دروایات اور جمع اسانید ہے، اس لیے وہ بہت مرتب انداز میں صحیح احادیث کو متعدداسانید کے ساتھ ایک جگہ جمع کر دیتے ہیں، اس ترتیب کے اعتبار سے اس کو صحیح بخاری پر بھی ایک گونہ فضیلت حاصل ہے، امام مسلم نے اپنی تصنیف میں انہی احادیث کولیا ہے جن کی صحت پر معروف ائمہ کو حدیث کا اتفاق رہا ہے، چنانچ خودانہوں نے صراحت کی ہے: " لیسس کل شیع عندی صحیح وضعته مینا، إنها وضعت ههنا ما أجمعو اعلیه". (صحیح مسلم، باب التشهد: ۱۲س)

'' ہروہ حدیث جومیر بے نزدیک صحیح تھی اس کومیں نے یہاں درج نہیں کیا، میں نے تو یہاں درج نہیں کیا، میں نے تو یہاں صرف ان حدیثوں کو درج کیا ہے جن کی صحت پر شیوخ وقت کا اجماع ہے'۔

امام سلم نے بندرہ سال کی محنت شاقہ کے بعد حدیث کا بیظیم مجموعہ تیار کیا ہے۔ سبب تالیف

(۱) آپ کے ہم عصر اور رفیق خاص احمد بن مسلم نے درخواست پیش کی کہ حدیث

کی کوئی ایسی کتاب تالیف فرمادیں جس میں اسانید کے ساتھ احادیث صحیحہ ہوں ، نیز دینی احکام ومسائل اور ترغیب وتر ہیب پرمشمل روایات بھی ہوں ، چنانچہ ان کی درخواست پریہ کتاب تصنیف فرمائی۔

(۲) امام مسلم نے جب بید یکھا کہ ہوشم کی روایات بیان کرنے کا رواج بڑھ رہا ہے، تو آپ کو خیال آیا کہ احادیث صحیحہ کا ایک ایسا مجموعہ امت کے سامنے پیش کر دیا جائے جس کو وہ لائحۂ عمل بنا سکیں ، اور ان کے ہاتھوں میں احادیث صحیحہ کا ذخیرہ آجائے ، چنا نچہ بیمجموعہ تالیف کیا۔ (مقدمہ سلم)

صحیح مسلم کی تبویب

صحیح مسلم کے عناوین کس نے قائم کیے ہیں؟اس سلسلے میں مختلف آراء پائے جاتے ہیں: دکتوریجیٰ اساعیل کی رائے یہ کہ بچے مسلم کے ابواب خودا مام مسلم کے قائم کردہ ہیں ،اور یہ کہنا کہ امام مسلم نے عناوین قائم نہیں کیے ہیں؛طلبہ کی عمومی اور مخصصین حدیث کی خصوصى غلطى بيك ومقدمة المحقق، كتاب الاكمال وقيمته العلمية، ج ا ص٢٢، ط دار الوفاء.) کیکن دکتور کی بیررائے بہ چندوجوہ نا قابل اعتناہے؛ جن میں ایک بڑی وجہایک ہی باب برمختلف عناوین کا پایا جانا ہے، چنانچہ بچے مسلم کے مخطوطات اور شارحین کے عناوین میں اختلا ف کثیر ہے،قرطبی کےعناوین الگ اورانی ونووی کےعناوین الگ ہیں۔ دوسری رائے بیہ ہے کہ بچے مسلم میں کتب کے عناوین اما مسلم نے لگائے ہیں اور ذیلی عناوین امام مسلم نے نہیں لگائے ہیں ، یہ بات ابوعبید ہشہور بن حسن آل سلمان نے ابني كتاب مين ذكركي مي-(الامام مسلم بن الحجاج ومنهجه في الصحيح ١٨٨٨) تیسری رائے جوعام طور سے برصغیر میں معروف ہے؛ یہ ہے کہ باضابطہ سب سے پہلے امام نوویؓ نےمسلم شریف کے تراجم قائم کیے ہیں،کیکن علی الاطلاق بیرائے بھی درست نہیں ہے،اس لیے کہ نووی سے پہلے قاضی عیاض مالکی اور ابوالعباس قرطبی وغیرہ

سيح كراجم قائم كر كي بيل و بناني علامه سيوطى كهتم بيل: ذكر ابن دحية في شرح التحرير: إن الذي ترجم أبو ابه القاضي. (البحرالذي زخر٢٥٢٨) قرطبى ك بار عين صاحب كشف الظنون كا تب كيلى فرمات بين: شرح ابن عبس القرطبي المتوفى سنة ست و خمسين وست مئة، و هو شرح على مختصر له، ذكر فيه أنه لما لخصه و رتبه و بوبه، شرح غريبه و نبه على نكت من إعرابه. (كشف الظنون، ١/٥٥٧)

بلکه صاحب کشف الظنون کی ہی تصریح کے مطابق متعدد حضرات نے مسلم شریف کے تراجم قائم کیے ہیں، چنانچہوہ کہتے ہیں: ''وقد ترجم جماعة أبو ابه ''، خودامام نووگ نے بھی اس کی تصریح کررکھی ہے:وقد ترجم جماعة أبو ابه بتر اجم بعضها جید و بعضها لیس بجید، و أنا أحرص علی التعبیر عنها بعبارات تلیق بها فی مواطنها. (شرح مسلم ، ۱: ۱۲)

اس سے واضح ہوجا تا ہے کہ سب سے پہلے نووگ نے عناوین قائم نہیں کیے ہیں اور نہ ہی وہ اس میں متفرد ہیں، اور نہ ہی شرح نووگ میں قائم کیے گئے سار بے عناوین انہی کی اختر اع ہیں، چنانچ بعض مقامات پر قرطبی اور نووی کے عناوین میں یکسانیت ہے، مثلاً السم فہم میں باب فضل مجالس الذکر، باب مایقول عندالنوم و أخذ المضجع، باب فی الفتنة التبی تموج کموج البحر اور باب صفة الدجال ومایجیء معه کے عناوین قرطبی نے قائم کیے ہیں اور یہی بعینہ نووی میں ہیں، اور ابوالعباس قرطبی، نووی سے پھھ مقدم ہیں، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نووی میں ہیں، اور ابوالعباس قرطبی، نووی سے پھھ مقدم ہیں، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نووی نے انہی سے اخذ کیے ہیں۔

استاذگرامی حضرت مولانا نعمت الله صاحب اعظمی دامت برکاتهم کی تصری کے مطابق مجموعی اعتبار سے قرطبی کے عناوین، نووی کی به نسبت زیادہ حاوی اور جامع ہیں۔اس لیے 'نعمۃ امنعم شرح اردو سیجے مسلم'' میں حضرت نے وضع عناوین میں قرطبی کا ہی اتباع کیا ہے۔

خلاصہ بیر کہ مسلم شریف میں خود مصنف نے تراجم قائم نہیں فرمائے ہیں ؛اس لیے بیر اجم اور عناوین مسلم شریف کے حاشیے پر درج ہیں ؛اگر چہامام مسلم نے اپنی کتاب کو حسن تر تیب کے ساتھ ابواب کا لحاظ کرتے ہوئے مرتب فرمایا ہے ،جس سے عنوان قائم کرنا آسان ہوگیا ہے۔

ہمارے دیار میں مسلم شریف کا جونسخہ رائے ہے، اس پرامام نووگ کے قائم کر دہ تراجم ہیں؛ لیکن ان عناوین میں مسلکی رجحانات کی بھی عکاسی نظر آ رہی ہے؛ لہذا شخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثائی نے مسلم شریف کی مبسوط اور عالمانہ شرح فتح المہم لکھنی شروع کی تو انھوں نے از سرنوتر اجم قائم کیے جانے کی ضرورت کا بھی اظہار کیا۔

والإنصاف أنه لم يترجم إلى اليوم بمايليق بشأن هذالمصنف الجليل، ولعل الله يوفق عبدا من عباده لما يؤدي حقه، وبيده التوفيق. (فتح الملهم ١٠٠٠)

تعدا دروایات

خودامام مسلم کابیان ہے کہ تین لا کھا حادیث سے انتخاب کرکے چار ہزارا حادیث لی ہیں (حذف مکررات کے بعد )۔

احمد بن مسلم کے بہ قول تعداد روایات مکررات کے ساتھ بارہ ہزار اور ابوحفص میانجی کے بہ قول آٹھ ہزار سے، حافظ ابن حجرؓ نے قول ثانی کورد کر دیا ہے، ممکن ہے شار کے معیار میں فرق کی بنایر تعداد میں بہ فرق واقع ہوا ہو۔

محمد فوادعبد الباقی کے شار کے مطابق حذف مکررات کے بعد تین ہزار تینتیس (۳۰۳۳)روایات ہیں جب کہ کتب کی مجموعی تعداد چون (۵۴)ہے۔

صحيح مسلم كى چندخصوصيات

(۱) پیرحدیث کی دوسب سے معتمداور بنیا دی کتاب صحیحین میں سے ایک ہے۔

- (۲) صحاح ستہ میں دوسر نے نمبر پر ہے۔
- (m)امت میں اس ک<sup>وا</sup>قعی بالقبول حاصل ہے۔
- ( ۴ ) اما مسلم نے اپنی تین لا کھا جا دیث مسموعہ سے اس کا انتخاب کیا ہے۔
  - (۵) امام مسلم پندرہ سال اس کی تہذیب و تنقیح میں گےرہے۔
- (٢) امام ملكم قرمات بين: "ماوضعت شيئًا في كتابي هذا إلا بحجة،

وما أسقطت منه شيئا إلا بحجة ". لين ميں نے اس كتاب ميں جوحديث لى ہے يا جوحديث لى ہے يا جوحديث نہيں لى ہے ، ہرايك كى پشت بركوئى نه كوئى دليل ضرور ہے۔

(2) امام سلم فرماتے ہیں: 'لیس کل شیء عندی صحیح وضعته ههنا، إنما وضعت ما أجمعوا عليه ''. ليني ميں نے اسى روايت كوليا ہے جس كى صحت يرا تفاق ہے۔

(۸) اما مسلمؓ نے ابوزرعہ رازیؓ کے سامنے کتاب پیش کی ، جس حدیث کے سلسلے میں انھوں نے کسی علت کی طرف اشارہ کیا ، اس کو چھوڑ دیا۔اور جس کے بارے میں کہا: میرے جاوراسمیں علت نہیں ہے ، اسی روایت کواپنی کتاب میں جگہدی۔

(9)مسلم میں بخاری کی بہت ہی روایات ہیں ؛لیکن امام مسلمؓ نے ان کو دوسر ہے طرق سے روایت کیا ہے۔

(۱۰) ہرحدیث کے جمیع طرق کوایک ہی جگہ جمع کردیا ہے تا کہ متون واسانید کا اختلاف واضح ہوجائے۔

(۱۱) امام مسلمؓ نے کتاب کا ایک جامع مقدمہ تحریر کیا ہے، جس میں علم حدیث کے اصول کی بابت بنیادی گفتگوفر مائی ہے۔

(۱۲) امام مسلمؓ نے مرفوعات پراکتفا کیا ہے، چندموقوف روایات بعض مقامات پر تبعا ہیں؛ قصدانہیں۔

(۱۳) امام نوویؓ کے بہ قول مسلم کی ایک خصوصیت ''حدثنا'' اور ''اخبرنا'' کے

درمیان فرق کرناہے۔

(۱۴) امام مسلمؓ نے صرف ایک جگہ تیمؓ میں حدیث معلق ذکر کی ہے،اس کے علاوہ سولہ مقامات پر تعلیقا روایات لائے ہیں،لیکن ان کو پہلے سند متصل کے ساتھ ذکر کر چکے ہیں،لہذاانھیں تعلیقا نہیں کہا جائے گا۔

(10) اما مسلم نے مقدمہ میں ذکر کیا ہے کہ احادیث کی تین قسمیں ہیں: (أ) مارو اہ الحفاظ المتقنون. (ب) مارو اہ المتوسطون في الحفظ و الإتقان (ج) مارو اہ الصغفاء المتروكون. اور بتلایا ہے کشم اول سے فارغ ہو کرتسم ثانی کوذکر کریں گے۔ اور قسم ثالث سے بالكل تعرض نہیں کریں گے۔ حاکم اور بیہ قی کی رائے ہے کہ قسم ثانی کے روات سے احادیث لینے سے پہلے ہی امام مسلم کی وفات ہوگئ، جب کہ قاضی عیاض کے بقول: مسلم اینے وعدے کا ایفا کر چکے ہیں، لہذا ان کے نزدیک صحت حسن کو بھی شامل ہوگی۔ (متفاداز السراج المنیر ،ص: ۲۳۰-۲۳۱)

شروح صحيح مسلم

علاءاور محدثین کی ایک جماعت نے صحیح مسلم کی شرحیں مخضرات و تعلیقات کھیں اور مختلف ناھیے سے اس کی خدمت کی ۔ اس کی اولین شرح "الے معلِم" ہے، جوعلامہ مازرگ کی تین جلدوں میں مطبوع ہے، قاضی عیاض ؓ نے کسی قدر مبسوط شرح کے ذریعے اس کو مکمل کیا اور اس کا نام رکھا" اسکے مال المُعلِم". اس کے بعد علامہ اُ بی نے اس میں مزید اضافہ اضافہ کر کے اس کا نام رکھا" اسکے مال المعلم"، پھر علامہ سنوی نے مزید اضافہ کر کے اس کونام دیا:"مکمل ایک مال الا کمال " تو ایک سلسلہ ہے جو باہم مربوط ہے، ہرایک شارح پیش روشارح کا کلام ذکر کر کے اس میں مزید اضافے کرتے ہیں۔ مسلم شریف کی مشہور ترین شرح امام نووگ کی "الے منہ الوھاج بشدر حصحیح مسلم بن الحجاج" ہے، یہ ایک کثیر الفوائد متوسط اور ماقبل کی شروح کو صحیح مسلم بن الحجاج" ہے، یہ ایک کثیر الفوائد متوسط اور ماقبل کی شروح کو

جامع شرح ہے،جس میں امام نوویؓ نے قاضی عیاضؓ کی ''اکمال ''اور عبداللہ اصفہافیؓ کی ''التحریر فی شرح صحیح مسلم" سے خاصااستفادہ کیا ہے۔ ہمارے علم کے مطابق اصفہانی کی پیشرح غیرمطبوع ہے۔ سیجے مسلم کی ایک مطول اور جامع شرح ''فتح الملهم'' ہے، جومشہور عالم دین اور دارالعلوم دیو بند کے سابق صدر مہنتم حضرت علامہ شبیر احمد عثما فی کی ہے، لیکن علامہ اس کو صرف کتاب الرضاعہ تک ہی لکھ یائے تھے، بعد میں حضرت مولا ناتقی عثانی نے اس کا تکملہ لکھ کراس کو کمل کیا۔اس طرح فتح الملہم مع تکملہاس وقت مسلم شریف کی سب سے جامع اور محققانہ شرح ہے۔ ذیل میں شروح مسلم وشروح مختصرات ِمسلم کا ایک نقشہ دیاجارہاہے،جس میں

صرف ان شروح کا تذکرہ ہے جومطبوع ہیں:

| دارالغرب الاسلامي | علامه ما زریٌّ م ۲ ۵۳ ه | المعلم بفوائد مسلم | 1 |
|-------------------|-------------------------|--------------------|---|
| دارالوفاء         | قاضي عياض مهمه ۵ ه      | إكمال المعلم       | ۲ |
| دارا بن كثير      | ابوالعباس قرطبی ً       | المفهم شرح تلخيص   | ٣ |
|                   | ארטדם                   | صحيح مسلم          |   |
| دارالمعرفة        | امام نوویؓ م۲۷ه         | المنهاج المعروف    | ۴ |
|                   |                         | بشرح النووي        |   |
| دارالمعرفة        | علامهأني م ٢٨ سره       | اكمال اكمال المعلم | ۵ |
| دارا لكتبالعلمية  | علامه سنوسی م ۹۲ ه      | مكمل اكمال المعلم  | 7 |
| دارعفان           | علامه سيوطي م اا ٩ ه    | الديباج            | 4 |
| باكستان           | علامه سندهي م٢١١١ه      | حاشية على صحيح     | ٨ |
|                   |                         | مسلم               |   |
| المطبع الصديقي    | صديق حسن خال قنوجي      | السراج الوهاج      | 9 |
|                   | م ٤٠٠١ه                 |                    |   |

| کرا چی          | ا فا دات حضرت گنگوہی ؓ      | الحل المفهم      | 1+ |
|-----------------|-----------------------------|------------------|----|
|                 | م۱۳۲۳ه                      |                  |    |
| مكتبه رشاريه    | شبيراحمه عثمانیٌ م ۲۹ ۱۳ اه | فتح الملهم       |    |
| دارالعلوم کراچی | تقى عثانى                   | تكملة فتح الملهم | 1  |
| مؤسسة عزالدين   | موسى شاھين                  | فتح المنعم       | ۱۳ |
| دارالسلام       | صفی الرحمٰن مبار کپوری      | منة المنعم       | 16 |
|                 | مجمدالسماحي                 | المعلم           | 10 |

روات مسلم

صحیح مسلم کی شہرت اگر چہ تو اتر کی حد تک پینچی ہوئی ہے؛ لیکن اس کی روایت کا سلسلہ جس راوی کے دم سے قائم رہاوہ مشہور نقیہ خفی شخ ابواسحاق ابرا ہیم بن محمد بن سفیان نیشا پور گ المتوفی: ۲۰۰۸ھ ہیں ، ابرا ہیم بن سفیان گوا مام مسلم سے خاص ربط تھا ، اکثر حاضر خدمت رہتے ، ان کا بیان ہے کہ امام مسلم نے اس کتاب کی قراءت سے جوانہوں نے ہمارے لیے شروع کی تھی ، رمضان ۲۵۷ھ میں فراغت یائی۔

یوں بلاد مغرب میں امام ممدوح کے ایک اور شاگر دابو محمد احمد بن علی قلائس سے بھی صحیح مسلم کی روایت کی جاتی تھی ؛ لیکن اس کا سلسلہ مغرب کی حدود سے آگے نہ بڑھ سکا اور جو قبول عام ابرا ہیم نبیثا بوری کی روایت کو نہ ہوسکا ، علاوہ ازیں صحیح مسلم کا آخری حصہ جو تین جزء کے قریب ہے ابو محمد قلائس نے بہ راہ راست امام مسلم سے نہیں سنا ؛ بلکہ وہ اس کو ابرا ہیم کے شاگر دابو محمد جلودی سے روایت کرتے ہیں۔ (امام ابن ماجد اور علم حدیث میں ۔ ۲۱۷)



# سنن نسائي

مصنف كتاب

کنیت: ابوعبدالرحمٰن، نام: احمد بن شعیب بن کیجیٰ بن سنان بن دینار ہے۔شہر مرو کے قریب''نساء'' میں ۲۱۴ھ میں ولا دت ہوئی، اسی کی طرف منسوب ہوکر''نسائی'' اور مجھی''نسوی'' کہلاتے ہیں۔

اپنے دیار کے شیوخ سے اخذِ علم کے بعد، ۲۳۰ ہیں قتیبہ بن سعید کی خدمت میں حاضر ہوئے اوران سے ایک سال اور دو ماہ استفادہ کیا، اس کے علاوہ خراسان، عراق، حجاز، جزیرہ، شام اور مصروغیرہ مختلف مقامات کا سفر کیا، اس کے بعد مصر میں سکونت اختیار کرلی اورافادہ و تصنیف میں مشغول رہے۔ ذی قعدہ ۲۰۰۳ ہیں مصر سے دشق آگئے۔ آپ زہد و تقویٰ میں ضرب المثل تھ، ہمیشہ صوم داؤ دی کے پابند رہے، دن ورات کا بیشتر حصہ عبادت میں گزرتا اورا کثر جج کی سعادت سے بہرہ ور ہوتے، دینی قدرومنزلت کے ساتھ دنیوی و جا بہت بھی حاصل تھی، حسن سیرت کے ساتھ حسن صورت تروشن، رنگ نہایت سرخ وسفید اور بڑھا ہے میں بھی تروتازہ نظر آتے، چار بیویاں اور دو باندیاں تھیں۔

علامہ ذہبیؓ فرماتے ہیں:''امام مسلم، امام ابوداؤ داور امام ترمذی کے مقابلے میں امام نسائی عللِ حدیث اور نسخ او

#### وفات

ا ما م نسائی جب مصر سے رملہ اور دمشق پہنچے تو انھوں نے دیکھا کہ بنی امیہ کے زیر اثر ہونے کی وجہ سے بیہ بورا خطہ خارجی افکارونظریات کی ز دمیں ہےاورحضرت علی رضی اللہ عنہ وغیرہ کی کھلے عام تنقیص کی جاتی ہے، بیدد مکھرامام نسائی کو بڑارنج ہوااورانھوں نے حضرت علیؓ کے مناقب میں ایک کتاب تصنیف فرمائی ، پھر خیال ہوا کہ اس کتاب کو جامع دمشق میں سنائیں؛ تا کہلوگوں کی اصلاح ہواور خارجیت کے اثر ات ختم ہوں۔ ابھی آپ نے کتاب کا کچھ ہی حصہ سنایا تھا کہ ایک شخص نے کھڑے ہوکر اعتراض کیا کہ آپ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے متعلق بھی کچھ لکھا ہے؟ آپ نے جواب دیا: حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو یہی کافی ہے کہان کونجات مل جائے ۔بعض کہتے ہیں یہ جملہ بھی کہا کہ میرے نز دیک ان کے مناقب بیان کرناٹھیک نہیں ہوگا۔ بین کرلوگ مشتعل ہوگئے،آپ پرتشیع کا الزام عائد کر کے لاتیں مارنا شروع کر دیا۔آخرا تنا مارا کہ آپ نیم جان ہو گئے۔خادم اٹھا کر گھر لائے،آپ نے ان سے فر مایا: مجھے ابھی مکہ مکرمہ لے چلو، وہاں پہنچ کرمروں یا راستے میں موت آ جائے ۔غرض کہ مکہ مکرمہ پہنچ کرا نتقال ہوا اور صفا ومروہ کے درمیان مدفون ہوئے ،بعض کا خیال ہے کہ راستے میں ہی انتقال ہوا۔ وہاں سے مکہ مکرمہ لے جا کرند فین ہوئی ، تاریخ و فات ۱۳ رصفر المظفر ۳۰سے سے۔ د حسمه الله تعالى رحمةً و اسعة. (سير أعلام النبلاء ١١/١٥١، بستان المحدثين/١٨٩)

### كتاب كانعارف

امام ابوعبدالرحمٰن نسائی کی کتاب کوصحاحِ ستہ میں ایک خاص مقام حاصل ہے۔امام نسائی نے بھی شیخین کی طرح صرف ضحے الا سنا دروایات کولیا ہے اور نسائی شریف بخاری وسلم دونوں کے طریقوں کو جامع ہے۔ تقیدِ رجال اور صحتِ اسناد کے بارے میں نسائی کی شرائط شیخین سے بھی زیادہ سخت ہیں ؛اس لیے مغرب کے بعض محدثین صحیح بخاری پر

سنن نسائی کی ترجیج کے قائل ہیں، حافظ سخاوی قرماتے ہیں:

"صرّح بعضُ المغاربة بتفضيل كتاب النسائي على صحيح البخاري". (فتح المغيث ١/٥٥، دارالمنهاج، رياض)

' دبعض مغاربہ نے تصریح کی ہے کہ امام نسائی کی کتاب کو سیح بخاری پر فضیلت حاصل ہے'۔

فتخ المغیث کے خشی کے مطابق بعض المغاربة کا مصداق یونس بن عبدالله القاضی المعروف بابن الصفار ہیں۔(بیرایک مالکی عالم ہیں، جن کا انتقال قر طبہ میں ۱۹۲۹ ھامیں ہواہے۔)

حافظ ذہبی کا قول گزر چکاہے، وہ فرماتے ہیں:

"هو أحذق بالحديث وعلله ورجاله من مسلم والترمذي وأبي داؤد، وهو جاء في مضمار البخاري وأبي زرعة". (سير اعلام النبلاء ١٩٤١)

#### اتهم وضاحت

مذکورہ بالا بیان سے معلوم ہوا کہ خودامام نسائی نے مجتبی یعنی سنن کبری سے احادیث صحیحہ نتخب کر کے دمجتبی 'یعنی سنن صغریٰ کوتر تیب دیا تھا جوآج کل سنن نسائی کے نام سے داخل درس ہے ؛ لیکن مشہور محقق مولا نا عبدالر شید نعمائی نے اس کو غلط قرار دیا ہے۔ ان کے بہ قول اختصار کا بیمل امام نسائی کے شاگر دحافظ ابو بکر ابن السنی کے ذریعہ انجام پایا ہے ؛ چنانچہ مولا نا فرماتے ہیں :

''یہ بھی واضح رہے کہ بالفعل جو کتاب ''سنن نسائی'' کے نام سے ہمارے یہاں داخلِ درس ہے، وہ دراصل امام موصوف کی تصنیف نہیں ہے؛ بلکہ ان کی کتاب کا اختصار ہے، جوان کے نامورشا گر دحافظ ابو بکر ابن السنی کے قلم کا مر ہون منت ہے۔ اس مخضر کا نام المجتبیٰ ہے اور اس کوسنن صغر کی بھی کہا جاتا ہے''۔ (اس کے بعد مولا نانے امیر رملہ کی خدمت میں پیش کیے جانے کا واقعہ ذکر کر کے اس پر نقد کر تے ہوئے لکھا ہے ):''اس واقعہ کا ذکر علامہ ابن الاثیر نے جامع الاصول میں کیا ہے؛ لیکن بیوا قعہ سرے سے غلط ہے؛ چنانچہ حافظ ذہبی نے سیراعلام النبلاء میں امام نسائی کے ترجمہ میں تصریح کرتے ہوئے لکھا ہے: " ھندہ السرو این لسنی ہوئے لکھا ہے: " ھندہ السرو این لسنی المتحبہ کی اختصار ابن السنی تسلمیذ النسائی'' . (توضیع الا فکار ا/ ۲۲۱)' بلاشبہ بیروا بیت صحیح نہیں ہے؛ بلکہ جتبیٰ ، ابن السنی کا خضار ہے جونسائی کے شاگر دہیں ۔' (ام ابن اجادر علم حدیث ہیں ہے)؛ بلکہ جتبیٰ ،

تنكبيه

بیامربھی قابل لحاظ ہے کہ جب بھی کوئی حدیث نسائی کی طرف منسوب کی جائے یا مطلقاً سنن نسائی کا لفظ بولا جائے تو اس سے مرادسنن صغریٰ ہوتی ہے جو عام طور سے ہمار ہے دیار میں رائج اور ہمار ہے نصاب کا حصہ ہے؛ البتہ بعض مؤلفین اس سے سنن کبریٰ بھی مراد لیتے ہیں؛ چنانچہ صاحب عون المعبود نے تنبیہ کرتے ہوئے لکھا ہے:

"واعلم أن قول المنذري في مختصره، وقول المزي في الأطراف: الحديث أخرجه النسائي، فالمراد به السنن الكبرئ للسنائي وليس المراد به السنن الكبرئ للسنائي وليس المراد به السنن الصغرى الذي هو مروج الآن في أقطار الأرض من الهند والعرب والعجم، وهذه السنن الصغرى مختصرة من الكبرى، وهي لا توجد إلا قليلا. فالحديث الذي قال فيه المنذري والمزي: أخرجه النسائي، وما وجدته في السنن الصغرى. فاعلم أنه في الكبرى، ولا تتحير لعدم وجدانه، فكل حديث في الصغرى موجود في الكبرى، ولا عكس، ويقول المزي في كثير من المواضع: أخرجه النسائي في التفسير، وليس في السنن الصغرى تفسير". (الكتب الصحاح السنة محمد البوههة، ص: ١٢١ – ١٦٧)

"آلب دیش میں کتاب النفسیر ہے کہ خضر میں منذری اوراطراف میں مزی کے اس قول السحدیث أخوجه النسائی" سے مراونسائی کی سنن کبریٰ ہے، وہ سنن صغری مراو نہیں ہے جواس وقت ہند، عرب وعجم اوراطراف عالم میں مروج ہے، اور بیسنن صغریٰ، سنن کبریٰ کا اختصار ہے۔ سنن کبریٰ بہت کم دستیاب ہے، تو جس حدیث کے متعلق منذری اور مزی نسائی کی تخز ت کے کا حوالہ دیں اور وہ حدیث سنن صغریٰ میں آپ کونہ ملے تو آپ سمجھ لیجے کہ وہ سنن کبریٰ میں ہے اور سنن صغریٰ میں نہ ملنے پر پریشان نہ ہوں ؛ اس لیے کہ صغریٰ کی ہر حدیث سنن کبریٰ میں موجود ہے اور اس کا عکس نہیں ہے۔ بہت سے مقامات پر مزی یوں کہتے ہیں: أخوجه النسائی فی التفسیر حالاں کہ سنن صغریٰ مراد لے رہے میں کتاب النفسیر ہی ہیں: أخوجه النسائی فی التفسیر حالاں کہ سنن کبریٰ مراد لے رہے میں کتاب النفسیر ہی ہے، "۔

تعدا دروایات

محمد فؤاد عبدالباقی کی ترقیم کے مطابق سنن نسائی میں کل روایات پانچ ہزار سات سو

چوہتر (۵۷۷۴) ہیں؛ جب کہ بیا کیاون (۵۱) کتب (جلی عناوین) پر مشتل ہے۔ خصوصیات

(۱) امام نسائی اسانید اور متون میں روات کے اختلافات کو بیان کرنے کا اہتمام فرماتے ہیں، ان مین سے امام کے نزد یک جورانج ہوتا ہے اس پر ترجیحی دلائل پیش کرتے ہیں، مثلا آپ نے ایمن بن نابل کے طریق سے مروی حدیث تشہد میں سند ومتن کے اعتبار سے علت ظاہر فرمائی اور ایمن کی توثیق کے باوجود اس حدیث کو خطا قرار دیا ہے۔ (دیکھیے بنن نسائی، کتاب السہو، رقم: ۱۲۸۱)

(۲) آپ نے ان متون کے نقدودرایت کا کام بھی انجام دیا ہے جو بہ ظاہر سی معلوم ہوتی ہیں اور بہ باطن معلول ہیں، مثلا فرماتے ہیں: قال أبوعبدالرحمن: أنبأنا قتيبة بهذا الحديث مرتين، ولعله أن يكون قدسقط عليه منه شطر. (كتاب السهو، رقم: ۱۲۹۳)

اسى طرح وصل وارسال كاختلاف كى صورت ميں به كثرت بير كہتے ہوئے پائے جاتے ہيں: "هذا خطأ و الصواب مرسل" ۔

(۳) اساء کی کنیتیں اور کنیتوں کے اساء جن کے متعلق گڈ ٹر ہونے کا خطرہ دیکھتے ہیں، ان کی وہ وضاحت کردیتے ہیں۔ مثلافر ماتے ہیں:"أبو عمار اسمه عریب بن حمید، وعمرو بن شرحبیل یکنی أبامیسرة". (کتاب الزکاة، رقم: ۵۲۰۷) اس وصف میں امام ترمذی ان کے شریک ہیں۔

(۴) امام نسائی متصل اور مسنداحادیث لانے کی پابندی کرتے ہیں ؛ چنانچہان کی سنن میں تعلیقات شاذو نادر ہی ہوں گی۔ گویا اس سلسلے میں آپ امام مسلم کے طریقہ کار کا اتباع کرتے ہیں۔

(۵)امام ابوداو دوتر مذی کی طرح کبھی کبھی سند کے بعض رجال پر جرح و تعدیل کی

حیثیت سے کلام بھی فرماتے ہیں۔ مثلا فرکورہ ایمن بن نابل کے بارے میں فرمایا: و أيمن بن نابل عندنا الاباس به. (السهو، رقم: ۱۲۸۱)

(۲) محدثین کے یہاں رائے فنی اصطلاحات میں سے بہت سی اصطلاحات کوآپ نے بھی استعال کیا ہے، چنانچ بعض دفعہ اپنے پیشرومحدثین سے نقل کرتے ہوئے اور بعض دفعہ اپنی جانب سے ان اصطلاحی تعبیر ات کا استعال فرماتے ہیں، اہم اصطلاحات میں منکر، محفوظ، لیس بثابت، حدیث صحیح، محفوظ، خطأفاحش، مرسل، مسند، إسنادہ حسن اور منکر الحدیث وغیرہ اصطلاحات سنن نسائی میں جابہ جایائی جاتی ہیں۔

(۷) حدیث روایت کرتے وقت طریقہ کل حدیث کی پوری رعایت فرماتے ہیں، چنانچہ اس کی تعبیر کا جواسلوب محدثین کے یہاں رائج ہوتا ہے،اس کی پابندی کا اہتمام کرتے ہیں؛ پس حدثنا کی جگہ اُخبر نا اوراً خبر نا کی جگہ حدثنا نہیں کہتے ہیں،اوراس سلسلے میں تساہل نہیں برتے ہیں؛ بلکہ اگر کسی قشم کاخلل ہوتا ہے تو اس کو کھول کر بیان فرماتے ہیں۔ شہر وح وحواشی

سنن نسائی کبری کی کوئی شرح دستیاب نہیں ہے، اور سنن نسائی صغری جواس وقت زیر بحث اور کتب ستہ کا حصہ ہے، اس کی شرح وتعلیق پر بھی اس قدر توجہ نہیں دی گئی، جتنی توجہ دیگر کتب ستہ کوحاصل رہی، چنا نچہ کتب ستہ میں سب سے حتی کہ ابن ماجہ سے بھی کم شروح وحواشی سنن نسائی کے ہی ملتے ہیں۔ یہاں تک کہ علامہ سیوطی نے کہد دیا کہ گزشتہ چیسوسالوں میں اس کی کوئی شرح اور تعلیق منظر عام پر نہیں آئی۔" مذصنف آکثر من مست مئة سنة، کم یشتھر علیہ من شرح و لا تعلیق". (زهر ادر ہی ۱۲۱)

لیکن تلاش و تنتیج سے بیتہ چلتا ہے کہ سنن نسائی شروح سے بالکل تہی دامن رہی ؛ ایسا نہیں ہے۔ چنانچہ شنج علی عُر ان نے جوفہرست تیار کی ہے،اس میں تیس شروح کا تذکرہ ہے،اگر چہان میں سے اکثر نامکمل اور غیر مطبوع ہیں۔ہمارے دیار میں علامہ سیوطی اور علامہ سندھی کی کی شرح و تعلیق ہی زیادہ معروف ہے۔

نقشہ ذیل میں چندا ہم شروح وحواشی کے اسامی ذکر کیے جارہے ہیں:

|                         | ~                              | •                            |        |
|-------------------------|--------------------------------|------------------------------|--------|
| كيفيت                   | مصنفين                         | شروح وحواشي                  | بمرائع |
|                         | ابوالعباس احمد بن رشدم ۵۶۲۵ ه  | شرح سنن النسائي              | 1      |
| ذہبیؓ نے اس کا          | شیخ علی بن عبداللهم ۲۵ ۵ ھ     | الامعان                      | ۲      |
| تذکرہ کیا ہے            | ,                              |                              |        |
| ایک جلد میں ہے          | ابوحفص ابن الملقن م١٠٨ه        | شرح زوائد سنن نسائی          | 7      |
| حاشینسائی پرمطبوع ہے۔   | جلال الدين سيوطيَّ م اا 9 ھ    | زهرالر بی علی انجتنی         | 7      |
| حاشیہ نسائی پرمطبوع ہے۔ | شیخ نورالدینالسندی ۱۳۸         | حاشيه كي النسائي             | ۵      |
| دو بارشائع ہو چکا ہے    | محمر حمد الله التهانوي م٢٩٦ اه | الحاشيهالمحمدية              | 7      |
| شیخ زکریاً کے اضافے     | افادات حضرت گنگوہی ؓ           | الفيض السمائي                | 4      |
| کے ساتھ شائع شدہ ہے     | م۳۲۳۱۵                         | على سنن النسائي              |        |
| ۸اضحنیم جلدوں میں مفصل  | محمه بن على الأثنيو بي         | ذخيرة العقبى<br>ذخيرة العقبي | ٨      |
| شرح جھپ چکی ہے۔         |                                |                              |        |
| مطبوع ہے۔               | ابواسحاق الحويني               | بذل الاحسان                  | 9      |



# سنن ابودا ؤد

#### مصنف كتاب

سلیمان بن اشعث بن اسحاق بن بشیر بن شداد بن عمر والاً زدی السجستانی، قبیله از د کی طرف منسوب ہوکر از دی اور خراسان کے شہر سجستان کی طرف نسبت کرتے ہوئے سجستانی کہلاتے ہیں۔۲۰۲ھ میں پیدائش ہوئی۔

کم عمری میں ہی اخذ علم کے لیے سفر شروع کر دیا تھا، حجاز، شام، مصر، عراق اور خراسان وغیرہ بلادِ اسلامیہ کا سفر کر کے وہاں کے علاء اور مشائخ کی ایک بڑی جماعت سے حدیث پاک کا سماع حاصل کیا۔ آپ کے اساتذہ میں احمد بن خنبل، قعنبی اور ابولولید الطیالسی جیسے کبارِ مشائخ شامل ہیں۔ بعض ایسے اساتذہ بھی ہیں، جن سے اخذ علم میں آپ امام بخاری اور امام مسلم کے ساتھ شریک ہیں۔ مثلاً احمد بن خنبل، عثمان بن ابی شیبہ اور قنیہ بن سعید وغیرہ۔

خلق کثیر نے آپ سے ساعِ حدیث کیا، جن میں ابوعبدالرحمٰن النسائی، ابوعیسی التر مذی، ابوعیسی الاعرابی اور آپ کے فرزند ابو بکر بن ابی داؤد وغیرہ شامل بیں۔ آپ کی منقبت کے لیے اتنا کافی ہے کہ آپ کے بیل القدراستاذامام المسلمین احمد بن عنبل نے بھی آپ سے درج ذیل روایت نقل کی ہے: "أن دسولَ اللهِ صلی الله علیه و سلم سُئِلَ عن العتیرةِ فحسنها" . (البدایة والنهایه ۱۹۵۱)

امام ابوداؤر ہورع وتقوی اوراخلاق کے اعلیٰ مرتبہ پر فائز سے۔ چال ڈھال اور سیرت وکردار میں امام احمد بن حنبل کے مشابہ قرار دیے جاتے تھے، سادگی پبند اور پر تکلف زندگی سے دور تھے۔ آپ کے کرتے میں دوآستینیں ہوتی تھیں، ایک بہت کشادہ اورایک تنگ، کسی نے اس کا سبب دریافت کیا تو فرمایا: کشادہ آستین تو کتابوں

کے لیے ہے، اور دوسری آستین الگ سے کسی کام کے لیے ہیں ہے، لہذا اس کی توسیع بے جااسراف ہے۔

موسىٰ بن ہارون كہتے ہيں: "خلق أبو داؤ دفي الدنيا للحديث، وفي الآخرة للجنة، وما رأيت أفضل منه" ليحنى ابودا وُدد نيا ميں حديث كے ليے اور آخرت ميں جنت كے ليے پيدا كيے گئے۔اور ميں نے ان سے افضل نہيں ديکھا۔

ابراہیم حرفی فرماتے ہیں: "ألین الأبي داؤد الحدیث کما ألین لداؤد الحدید" . امام ابوداؤد کے لیے حدیث کواس طرح نرم کردیا گیا ہے جس طرح حضرت داؤدعلیہ السلام کے لیے او ہے کونرم بنادیا گیا تھا"۔

مشہور شیخ طریقت ہل بن عبداللہ التستری نے حاضرِ خدمت ہوکر آپ کی اس زبان کو بوسہ دیا جس سے آپ حدیثِ پاک بیان کرتے ہیں۔(الکتب الصحاح اللہ ہم:۱۳۲-۱۳۳)

#### كتاب كاتعارف

امام ابوداؤر سے پہلے جوحدیث کی کتابیں جوامع اور مسانید تالیف کی گئیں، ان میں احکام کے علاوہ فضائل، آ داب، مواعظ اور تفییر وغیرہ کے ابواب منتشر ہوتے تھے۔ امام ابوداؤر نے اپنی کتاب کو استقصاء کے ساتھ سنن اور احکام کے ساتھ خاص کیا اور اسے امام اجد بن خلبل کی خدمت میں پیش کیا۔ انھوں نے اس کو بہ نظر استحسان دیکھا۔ امام ابوداؤر نے اپنی اس کتاب میں صرف صحیح روایات کی تخریخ کا التزام نہیں کیا جو التزام شینی نے کررکھا ہے؛ بلکہ وہ صحیح کے علاوہ حسن اور ضعیف روایات بھی لاتے ہیں الترام شینی نے کررکھا ہے؛ بلکہ وہ صحیح کے علاوہ حسن اور ضعیف روایات بھی لاتے ہیں الترطیکہ اس کا ضعف شدید نہ ہواور ائر کہ کا اس کے ترک پراجماع نہ ہو۔ امام ابوداؤر نے نے اہل میں اس طرزِ عمل کی وضاحت کررکھی ہے۔ خود ابوداؤر کی تصریح کے مطابق آپ کے سامنے پانچ لاکھا حادیث کا ذخیرہ موجود تھا، اس میں سے جار ہزار کے مطابق آپ کے سامنے پانچ لاکھا حادیث کا ذخیرہ موجود تھا، اس میں سے جار ہزار کے مطابق آپ کے سامنے پانچ کو لاکھا حادیث کا ذخیرہ موجود تھا، اس میں سے جار ہزار کے مطابق آپ کے سامنے پانچ کو لاکھا حادیث کا ذخیرہ موجود تھا، اس میں سے جار ہزار کے مطابق آپ کے سامنے پانچ کو لیکھا حادیث کا ذخیرہ موجود تھا، اس میں سے جار ہزار کے مطابق آپ کے سامنے پانچ کو لیکھا حادیث کا ذخیرہ موجود تھا، اس میں سے جار ہزار کی مطابق آپ کے سامنے پانچ کو کیا کہا کے مطابق آپ کے سامنے پانچ کی کی خدیرہ موجود تھا، اس میں سے جار ہزار کی کھونے تیار کیا۔

سنن ابوداو دکوشروع بی سے قبولِ عام حاصل رہا ہے، ابوسلیمان الخطابی "معالم السنن "کے مقدمہ میں فرماتے ہیں: "کتاب السنن الأبي داؤ د کتاب شریف لم يُصنف في علم الدين کتاب مثله" "سنن ابی داؤ دا يک باعظمت کتاب ہے، يُصنف ويت کے علم الدين کتاب مثله" "سنن ابی داؤ دا يک باعظمت کتاب ہے، دين وشريعت کے علم میں اس جيسی کوئی اور کتاب ہيں کھی گئے۔ ابن الاعرابی فرماتے ہیں: "لو أن رجلا لم يكن عنده من العلم إلا المصحف، ثم كتاب أبي داؤ دلم يحتج معهما إلى شيء".

''اگرکسی شخص کے پاس علم کی کوئی چیز نہ ہوسوائے قر آن کریم اور ابوداؤ د کی کتاب کے توان کے ہوتے ہوئے اسے کسی اور چیز کی ضرورت نہیں''۔

امام ابوحامد غزالیؓ فرماتے ہیں:

"تكفي المجتهد في العلم بأحاديث الأحكام".

''احادیث احکام سے واقفیت کے سلسلے میں مجتهد کے لیے سنن ابی داؤد کافی ہے'۔ (المصدرالسابق میں:۱۲۰-۱۲۱)

حافظ ابوالفرج عبدالرحمٰن بن الجوزیؒ نے سنن ابی داؤد کی بعض روایات پر کلام کیا ہے اور نواحادیث کوموضوعات میں شار کیا ہے؛ لیکن وضع کا حکم لگانے میں ابن الجوزی کا تساہل معروف ہے۔ نیز حافظ جلال الدین سیوطیؒ نے ان تمام احادیث کا جائزہ لے کر ابن الجوزی کے حکم بالوضع کی تردید کی ہے؛ لہذا حدیث کے اس عظیم مجموعے کی قدر ومنزلت پراس طرح کی تنقید سے فرق نہیں پڑتا۔

#### خصوصيات

امام ابوداور ی نیخ کو واضح کام این خط میں سنن کی تالیف میں اپنے نہے کو واضح کردیا ہے، اس کے مندر جات اور سنن کے مطالع سے سنن کی درج ذیل خصوصیات سامنے آتی ہیں:

(۱) امام ابوداور یف صرف احادیث صیحه کے اخراج کا التزام نہیں کیا ہے ؛ بلکہ انھوں نے صیحے ،حسن لذاتہ ،حسن لغیر ہاورضعیف ومنکرروایات تک کوبھی جگہ دی ہے۔
(۲) اگر کوئی حدیث دوجی سندوں سے مروی ہوجن میں سے ایک سند کا کوئی راوی قدیم الا سناد ہو، یعنی اس کی سند عالی ہوتو امام ابوداو دوصف علو کی وجہ سے احفظ کی روایت پر اس کوتر جیج دیے دیتے ہیں۔حازمی کے بہتول : شیخین بھی ایسا کرتے ہیں ؛ البتہ امام نسائی صرف علو کی خاطر ضعیف کے طریق کو پہند نہیں کرتے ہیں۔

(۳) دیگر اصحاب سنن مثلا امام نسائی کی طرح ابوداو بھی ان راویوں کی حدیثیں لے لیتے ہیں جن کے ترک پرائمہ منفق نہ ہوں۔

(۵) امام ابوداؤدنے اپنی اس تصنیف کا مداراحادیثِ احکام کو بنایا ہے، اور جہاں تک ہوسکا زیادہ سے نیادہ احکام سے متعلق احادیث جمع کی ہے، چنانچہ بیہ احادیث احکام پرحاوی کتاب ہوچوڑ کر دوسری احکام پرحاوی کتاب کوچھوڑ کر دوسری کسی کتاب کی ضرورت کم ہی پڑتی ہے۔

(۲) اگرایک باب یامضمون سے متعلق ان کے پاس حدیثوں کی تعداد زیادہ ہو تب بھی باب میں ایک یا دوحدیث لانے پر ہی اکتفا کرتے ہیں۔

(2) اگرایک مضمون کی چند حدیثیں لاتے بھی ہیں تو تکرار سے گریز کرتے ہوئے اس کا خیال کرتے ہیں کہ ہرمتن میں کوئی نیافائدہ یا سابقہ حدیث سے مستنبط حکم کے لیے کوئی اہم مؤیداس میں پایاجارہا ہو۔

(۸) بسااوقات ایک حدیث نفس الامر میں طویل ہوتی ہے اور حکم فقہی سے متعلق صرف اس کا تھوڑ اسا حصہ ہوتا ہے اور بقیہ قصہ اور واقعہ ہوتا ہے تو اس وقت اختصار کی غرض سے اس کلڑے کے قل پر اکتفا کرتے ہیں جو باب سے متعلق ہوتا ہے، تا کہ مطالعہ

كرنے والے برحل استدلال اورموقع فقەمشتباور پیچیدہ نہ ہوجائے۔

(۹) جتنی احادیث سنن میں امام نے ذکر فر مائی ہیں بیش ترمشہور حدیثیں ہیں اور مشہور کا مطلب بیہ کہ محدثین کے مابین ان کا چرچار ہا ہے، مختلف مکاتب فکر اور ارباب فتوی کے درمیان ان کا چلن رہا ہے، سب یا بعض کے نز دیک وہ معمول بہا رہی ہیں؟ اگر چنفس الامر میں وہ خبر واحد اور غریب ہو۔

(۱۰) حدیث کی سند میں اتصال کا اہتمام فرماتے ہیں ؛ کیکن جب بھی باب میں انصال کا اہتمام فرماتے ہیں ؛ کیکن جب بھی باب میں انصال کی حدیث نہیں ملتی جومحد ثین کی اصطلاح کے مطابق متصل کہی جائے تو مرسل اور مرکس کا بھی اخراج کر لیتے ہیں ، جیسے : ''المحسن البصری عن جاہو ''کا طریق یا ''المحسن البصری عن أبي هريوة'' کا طریق۔

(۱۱) اگرکوئی حدیث ایک سے زائد طریق سے مروی ہواوران سب کے الفاظ میں میں اختلاف ہوتو اس طریق سے حدیث کی تخریخ کی خریج پسند کرتے ہیں جس کے الفاظ میں زیادہ سے زیادہ فقہی فائدہ حاصل ہوتا ہو؛ کیوں کہ امام احادیث سے مستبط ہونے والے احکام کے دائر ہے کو وسیع ترکرنا جا ہے ہیں، چنانچہ اس غرض سے وہ اس کی پرواہ نہیں کرتے کہ جس سند سے وہ جامع متن منقول ہے، وہ سند غیر مشہور ہے۔

(۱۲) اس کتاب سے پہلے جو کتابیں مستقلا احادیث احکام پرکھی گئی ہیں یاضمناان میں احادیث احکام آئے ہیں بیہ کتاب ان سب سے زیادہ حاوی ہے؛ بلکہ اس کا تہائی حصہ بھی ان سب کے مجموعے سے زیادہ ہے۔

اس کتاب کی تقریبا آ دهمی احادیث ایسی بین جن کی شیخین یاان میں سے سی ایک نے تخریب کی شیخین یاان میں سے سی ایک نے تخریب کررکھی ہے۔ (متفاداز' حدیث اور فہم حدیث' تالیف: حضرت مولاناعبداللہ معرونی۔)

تعدادِروایات

سنن ابوداؤد میں عنوان کے طور پر ۳۵ کتب ہیں، جن میں سے تین کتابوں کی

مصنف نے تبویب نہیں کی ہے اور ان کتابوں کے تحت جملہ ابواب کی تعداد ۱۸۵ ہے۔ جہاں تک تعلق ہے تعداد روایات کا تو خود مصنف کی تصر تکے ہے کہ اس میں چار ہزار آٹھ سور وایات ہیں ؛ جب کہ بعض حضرات کے شار کے مطابق بی تعداد پانچ ہزار دوسو چوہتر (۵۲۷ ہے۔

# شروح وحواشي

سنن ابوداود کی گونا گوں خصوصیات، احادیث احکام کی جامعیت اور غیر معمولی مقبولیت کی وجہ سے اس کی متعدد شروح وحواشی کھے گئے۔ اس کی بہترین ابتدائی شرح ابوسلیمان خطائی کی''معالم السنن' ہے، جب کہ دور آخر کی سب سے جامع اور مبسوط شرح'' بذل المجہود' ہے۔ جسے حضرت مولا ناخلیل احمد صاحب سہار نیوریؓ نے تحریر کیا ہے۔ علامہ بینیؓ کی شرح بھی حجب چی ہے؛ تا ہم وہ ناممل ہے۔

ذیل کے نقشے میں چندا ہم شروح وحواشی کےاسا می ملاحظہ فرمائیں: اساء مصنفین کیف

| كيفيت                  | مصنفين                     | اسماء             | تمبر |
|------------------------|----------------------------|-------------------|------|
| احد محمد شا کرئی تحقیق | ابوسلیمان خطانی م ۳۸۸ ه    | معالم السنن       | _    |
| سےشائع ہے              |                            |                   |      |
|                        | عبدالعظیم المنذ ری م ۲۵۲ ه | العدالمودود       | ۲    |
| بیں جلدوں میں          | احمد بن ارسلان المقدسي     | شرح سنن ابی داؤد  | ٣    |
| شائع ہوئی ہے۔          | م۲۲۸۵                      |                   |      |
| نامكمل،                | محمود بن احمد العینی م۸۵۵ھ | شرح سنن ابی داؤد  | 7    |
| شا کع ہو چکی ہے۔       |                            |                   |      |
| _                      | احدین حسین الرملی م ۴۴ ۸ ه | شرح سنن ابی داو د | ۵    |

|                          | 1+0                        |                    |      |
|--------------------------|----------------------------|--------------------|------|
| جو دالسهو تک             | و لى الدين ابوزرعه عراقي   | شرح سنن ابی داو د  | ۲    |
| ى ہے۔                    | ٦٢٢٨                       |                    |      |
|                          | جلال الدين سيوطيَّ م ا 9 ه | مرقاة الصعو د      | 4    |
| امكمل                    | علاءالدين مغلطائي م٢٢ ٧ ه  | شرح السنن          | ٨    |
|                          | ابوالحسن السندي م ١١٣٨ ه   | فتح الودور         | 9    |
| عروف شرح ہے،             | ·                          | عون المعبود        | 1+   |
| ۱۹ جلدوں میں             | ,                          |                    |      |
| نائع شدہ ہے              |                            | ,                  |      |
| شرح عینی کے              | محمود خطاب السبكي          | المهل العذبالمورود | 11   |
| سلوب میں ہے۔             |                            | 4                  |      |
| مولا ناتقى الدي <u>ن</u> | مولا ناخلیل احرسهار نپوری  | بذل المجهو د       | 15   |
| روی کی شخقیق کے          | קף דיוום                   |                    |      |
| ماتھ عالم عرب            |                            |                    |      |
| ہے ۱۲ جلدوں میں          |                            |                    |      |
| ثائع ہوئی ہے۔            | ,                          |                    |      |
|                          | شيخ فخرالحس گنگوہی ً       | تعليقات المحمود    | 1111 |



# جامع تزمذي

مصنف

کنیت: ابوعسی، نام: محمد بن عیسی بن سورة بن موسی ابن الضحاک، نسبت: ترمذی، بوغی، سلمی، ۲۰۹ هدیس شهر ترمذ میں بیدا ہوئے۔ ترمذ، ایک قدیم شهر ہے جودریا ہے جودریا کے ساحل پرواقع ہے، وہاں سے چند فرسخ پر بوغ نامی گاؤں ہے۔ آپ اصلاً اسی گاؤں کے باشندے سے اور قبیلہ بنوسکیم سے تعلق رکھتے تھے، اس لیے سلمی ، ترمذی اور بوغی کہلاتے ہیں۔ شروع ہی سے علم حدیث کی تحصیل میں غیر معمولی دلچیسی لی اور اس مقصد کے لیے بھرہ، کوفد، واسط، تربی ہے مشاہیر سے اخذعلم بھرہ واسط، تربی کے مشاہیر سے اخذعلم کیا جن میں امام بخاری اور امام مسلم بھی شامل ہیں۔ امام بخاری نے استاذ ہونے کے باوجود ایک مرتبہ فرمایا: "انتہ فعث بھی شامل ہیں۔ امام بخاری نے استاذ ہونے کے باوجود ایک مرتبہ فرمایا: "انتہ فعث بھی شام ترمذی کے لیے باوجود ایک مرتبہ فرمایا: "انتہ فعث بھی سے دیا وہود ایک مرتبہ فرمایا: "انتہ فعث بھی امام ترمذی کے لیے باعث فِخر ہے کہ خود امام بخاری نے آپ سے روایت کی ہے۔

انتهائی متقی اور عابد وزامد سے، خشیت ِ الهی کابیه عالم تھا کہ برسوں روتے رہے جس سے آپ کی بینائی چلی گئی۔ آپ کا انتقال ستر سال کی عمر میں ۱۳ رر جب المر جب شب دو شنبہ ۹ ۲۷ھ تر مذمیں ہوا؛ لیکن علامہ سمعائی گئے مقام رحلت قریمۂ بوغ کوقر ار دیا ہے اور سن رحلت ۵ ۲۷ھذکر کیا ہے۔

كتاب كاتعارف

سنن تر مذی کو بول تو کئی مخضر نامول سے موسوم کیا جاتا ہے؛ لیکن شخ عبدالفتاح

ابوغدةً نے "تحقیق اسمی الصحیحین و اسم جامع الترمذی" میں کئی دلاکل اور قرائن کی روشی میں واضح کیا ہے کہ اس کتاب کا ممل اصلی نام یہ ہے: "البحامع السمختصر من السنن عن رسول الله صلی الله علیه و سلم، و معرفة الصحیح و المعلول، و ما علیه العمل".

امام ترفدگ نے اپنی اس کتاب میں خصوصیت کے ساتھ احادیث احکام کا اہتمام کیا ہے۔ دوسری طرف اس کوصرف احکام کے لیے خص نہیں کیا؛ بلکہ امام بخاری کی طرح تمام ابواب کی احادیث لاکراس کتاب کوجامح بنادیا ہے۔ صحاح ستہ میں انہی دو کتابوں پر بالا تفاق جامح کا اطلاق کیا جاتا ہے؛ جب کہ جی مسلم کے سلسلے میں دونوں رائیں ہیں: بعض نے کہا یہ جامع نہیں ہے؛ اس لیے کہاس میں کتاب النفیر کا بہت مخضر حصہ شامل ہے؛ جب کہ بعض نے کتاب النفیر کے نفس وجود کا لئ ظرتے ہوئے جی مسلم کو بھی جامع مانا ہے ... امام ترفدی کا ایک امتیاز یہ بھی ہے کہ وہ ایک روایت لانے کے بعد "و ف ی الب اب" سے دوسری روایات کی طرف اشارہ کردیے ہیں۔

حافظ الوالفضل محربن طاهر مقدى لكهة بين كه ايك بار برات مين امام الواساعيل عبدالله بن محران السامي المام ترفدى اوران كى جامع كاتذكره آيا تووه فرمان كى عبدالله بن محتابه عندي أنفع من كتاب البخاري و مسلم، لأن كتابي البخاري و مسلم لا يقف على الفائدة منهما إلا المتبحر العالم، و كتاب أبي عيسى يصل إلى فائدت كل أحد من الناس". (شروط الأئمة السنة ، ص: عيسى يصل إلى فائدت كل أحد من الناس". (شروط الأئمة السنة ، ص: ١٩٨١)

''ابوئیسی تر مذی کی کتاب میرے نز دیک بخاری ومسلم کی کتاب سے زیادہ نافع ہے؛ کیوں کہ بخاری ومسلم کی کتاب سے زیادہ نافع ہے؛ کیوں کہ بخاری ومسلم کی کتابوں سے تو صرف عالم متبحر ہی فائدہ اٹھا سکتا ہے؛ کیکن ابوئیسلی کی کتاب سے ہرشخص مستفید ہوسکتا ہے'۔

حافظ ابوبكر بن نقطه بغدادى المتوفى ٦٢٩ ها بنى مشهور كتاب "التقييد لمعرفة رُواة السنن و المسانيد" ميس خوداما مرتمدي كي زباني ناقل بيس:

"صنفت هذا المسند الصحيح وعرضته على علماء الحجاز فرضوا به، وعرضته على علماء على علماء فرضوا به، وعرضته على علماء خراسان فرضوا به، ومن كان في بيته هذا الكتاب فكأنما في بيته نبي ينطق وفي رواية يتكلم". (التقييد ١/١٩)

''میں نے''السمسند السحیح'' یعنی کتاب الجامع کوتصنیف کر کے علاء حجاز کے سامنے پیش کیا تو انھوں کے سامنے پیش کیا تو انھوں نے اس کو پیند کیا اور علاء عراق کے سامنے پیش کیا تو انھوں نے بھی اس کو پیند کیا اور علاء خراسان کے سامنے پیش کیا تو انھوں نے بھی اس کو پیند کیا اور جس کے گھر میں گویا خود پینج برعلیہ السلام موجود ہیں جو تکلم فر مارہے ہیں''۔

تعدادروايات

محمد فؤاد عبدالباقی کی ترقیم کے مطابق تر مذی میں کل ۵۰ کتب ہیں اور جملہ روایات کی تعداد تین ہزار نوسوچون (۳۹۵ س) ہے۔

#### خصوصيات

(۱) امام ترفدی نے صرف ایسی روایت لانے کا التزام کیا ہے جس پرکسی فقیہ نے عمل کیا ہو۔ عمل کیا ہویا جس سے کسی استدلال کرنے والے نے استدلال کیا ہو۔

(۲) امام ترمذی کسی مسئلے کے لیے باب باندھنے کے بعد باب سے متعلق صرف ایک یا دواحا دیث کے لانے پراکتفا کرتے ہیں۔

(۳) حدیث کے درجے پر کلام فرماتے ہیں کہ وہ حدیث صحیح ہے ،حسن ہے، ضعیف ہے یامعلول ہے؟ (۴) رجال پر کلام کرتے ہوئے جرح وتعدیل کے اعتبار سے ان کا مقام ومرتبہ بتاتے ہیں اور سند میں اگر کوئی علت ہوتی ہے تو مختلف طرق لا کر اس علت کو آشکارا کرتے ہیں۔

(۵) امام کی ایک عادت رہے کہ باب میں جس حدیث کا اخراج کرنامنظور ہوتا ہے اس کوعموما غیرمشہور اور غیر صحیح طریق سے لاتے ہیں؛ حالاں کہ اس حدیث کے دوسر مے معروف اور شیح طرق ہوتے ہیں۔

صاحب تخفۃ الاحوذی مولا ناعبدالرحمٰن مبار کیوریؓ نے اس کے چندفوا کد بتائے ہیں: (۱) لوگ اس حدیث غیرمشہور سے واقف ہوجا کیں۔

(ب) اس کی سند میں جوعلت ہے اس پر بحث کر کے لوگوں کے سامنے اس علت کی وضاحت کر دی جائے۔

ج اس حدیث کے متن میں جوزیادتی یا معنوی خوبی ہے جو کہ بیجے حدیث میں نہیں پائی جاتی ہے اس کو بھی سامنے کرنامقصود ہوتا ہے۔

(۱) علامہ بنوریؓ صاحب معارف السنن فرماتے ہیں: جامع ترمذی میں اس کے جامع ہونے کے باوجود حدیثوں کی تعداد کم ہے، جس کی تلافی انھوں نے "و فی الباب" کے حوالوں سے کردی ہے۔

اسموضوع پرڈاکٹر حبیب اللہ مختارگی کتاب "کشف النقاب عمایقول الترمذي وفي الباب" كامطالع سودمند ہے۔

(2) اما م تر مذی جب کسی صحابی کی حدیث سند کے ساتھ تخ تن کر لیتے ہیں تو پھروفی الباب میں اس صحابی کا حوالہ ہیں دیتے ؛ الابید کہ اس کی کوئی اور حدیث ہوجس کا اس مضمون سے فی الجملة تعلق ہو۔ اور بھی باب میں حوالہ دیے کر کسی خاص فائدے کے پیش نظر سند متصل کے ساتھ اخراج بھی کر دیتے ہیں۔ (ماخوذاز "حدیث اور نہم حدیث "من ۲۰۵۔۲۰۲)

#### شروح وحواشي

متعدداہل علم نے سنن تر ذری کی شرحیں، تعلیقات، مخضرات اور مسخرجات کھے۔
اس کی ابتدائی جامع شروح میں قاضی ابو بحر ابن العربی کی' عارضہ الاحوذی'' کوخصوصی ابھیت حاصل ہے، دورآ خرکی بہترین شرح مولانا محمہ یوسف بنورگ کی' معارف السنن' ہے۔ خاتم المحد ثین علامہ انورشاہ تشمیرگ کے افادات اوراس کی صحح تعبیر وتشری کے اس میں چار چا ند لگادیے ہیں؛ البتہ یہ مایئ نازشرح کتاب الحج تک ہی ہے۔ مشہور اہل صدیث عالم مولا نا عبدالرحمٰن مبار کپوری کی' تحفۃ الاحوذی' معروف ومتداول اور مکمل شرح ہے، حل تر ذکر میں بے جا جدت نے شرح کے علمی وقار کو نقصان پہنچایا ہے۔ ایسے مقامات پر اہل علم کوابوالم آثر مولانا حبیب الرحمٰن اعظمیؓ کے استدراکات اور مولانا سیدار شدمہ نی کی زیر نگرانی شاکع ہونے والی ' ھدیة الأحوذي کے من یطالع تحفۃ الأحوذي ''کو ضرور پیش نظرر کھنا جا ہیں۔

ذیل میں چنداہم شروح تر مذی کا اجمالی نقشہ دیا جارہا ہے:

|                      |                                   | -  |                   |      |
|----------------------|-----------------------------------|----|-------------------|------|
| كيفيت                | مصنفين                            |    | شروح              | تمبر |
| غیرمطبوع ہے۔         | حسین بن مسعود بغوی م ۱۷ه ه        | زی | شرح جامع الترن    | 1    |
| مطبوع ہے۔            | ابوبكرابن العربي المالكي م ١٩٣٣ ه | (  | عارضة الاحوذ ي    | ۲    |
| حافظ عراقیؓ نے اس کا | محربن محربن سيدالناس يعمري        |    | النفح الشذى       | ٣    |
| تکمله لکھاہے۔        | محسم                              |    |                   |      |
| صحيحين اورا بوداود   | عمر بن على بن الملقن              |    | انجاز الوعد الوفى | 2    |
| وتر مذی کے زوا کد کی | م ۸ + ۱۳ <sub>۲</sub> م           |    |                   |      |
| شرحہ۔                |                                   |    |                   |      |
| غیرمطبوع ہے۔         |                                   |    |                   |      |

| تر مذی کے''وفی         | حافظا بن حجر عسقلانی          | العجاب                    | ۵   |
|------------------------|-------------------------------|---------------------------|-----|
| الباب' كى نامكمل       |                               | (اللباب)                  |     |
| شرح ہے۔                |                               | • •                       |     |
| مولانا بحین نے قلم     | امالی: شیخ رشیداحد گنگوہی ؓ   | الكوكبالدرى               | 7   |
| بند كيا تها، شخ الحديث | משאשום                        | ا المراجعة                | ·   |
| زكرياً نے شائع كيا۔    |                               |                           |     |
| مولا ناجراغ نے قلم     | علامهانورشاه تشميري ً         | العرف الشذي               |     |
| بند کیا تھا۔           | ملامه, ورس<br>م۱۳۵۲ه          | , مر <b>ت</b> بسید ن<br>ا | _   |
|                        | 1                             |                           | •   |
| معروف ومتداول          | مولا ناعبدالرحمٰن بنعبدالرحيم | تحفة الاحوذي              | ۸   |
| شرح ہے۔                | مبار کپوری                    |                           |     |
| كتاب الحج تك ہے        | مولا نامحر يوسف بنوريٌ        | معارف السنن               | 9   |
| جامع اورمحققانه شرح    | مفتى حبيب الرحمٰن خيرا آبادي  | المسك الشذي               | +   |
| ہے، دس ضخیم جلدیں      |                               |                           |     |
| د بو بندسے شائع ہو     |                               |                           |     |
| چکی ہیں،دوجلدیں        |                               |                           |     |
| باقی ہیں۔              |                               |                           |     |
| مولا ناعبدالله معروفي  | افادات:علامهانورشاه تشميريً   | العرفالذكي                | -11 |
| کی فاضلانه حقیق        |                               |                           |     |
| وترتيب كيساتھ پانچ     |                               |                           |     |
| ضحيم جلدين شائع        |                               |                           |     |
| ہو چکی ہیں۔            |                               |                           |     |

# سنن ابن ملجه

#### مصنف كتاب

کنیت: ابوعبدالله، نام نامی: محمد بن بزید بن عبدالله ابن ماجه القزوینی الربعی ہے۔ عراق کے مشہور شہر قزوین میں ۹ ۲۰ ھ مطابق ۸۲۴ء میں پیدائش ہوئی۔اسی نسبت سے قزوینی کہلائے اور قبیلہ ربیعہ کی طرف نسبت کرتے ہوئے ربعی کہلاتے ہیں،''ماحہ'' کے بارے میں سخت اختلاف ہے: بعض اس کو دا دا کا نام سجھتے ہیں جو سچے نہیں ہے۔ بعض کا قول ہے کہ بیآ ہے کی والدہ ماجدہ کا نام ہے؛ کیکن مولا ناعبدالرشید نعمانی فرماتے ہیں: ''اس بحث کو طے کرنے کاحق سب سے زیادہ مؤرخین قزوین کو ہے کہ "أهل البیت أدری بما فیه" اوران حضرات کے بیانات حسب ذیل ہیں: محدث رافعی، تاریخ قزوین میں امام ابن ملجہ کے تذکرے میں لکھتے ہیں:ان کا نام محمد بن پزید ہےاور '' ملجہ''یزید کالقب ہے جس پرتشدیذہیں ہے، اور حافظ ابن کثیر نے البدایۃ والنہایۃ میں حافظ خنبلی کے حوالے سے جوقزوین کے مشہور مؤرخ ہیں نقل کیا ہے کہ ماجہ یزید کاعرف تھا۔سب سے بڑھ کریہ کہ اس بارے میں خود امام ابن ملجہ کے مشہور ترین شاگر د حافظ ابوالحسن بن القطان کا بیان موجود ہے جس میں وہ نہایت جزم کے ساتھ تصریح کرتے ہیں کہ ملجہ آپ کے والد کالقب تھا دا دا کانہیں ۔اور ملجہ فارسی زبان کالفظ ہے، جو غالبًا '' ماہ'' یا'' ماہجہ'' کامعرب ہے،اس سے ظاہر ہے کہ امام ابن ملجہ مجمی نژاد ہیں عربی النسل نہیں؛ اس لیے ربعی جوآپ کی نسبت ہے بیسلی نہیں؛ بلکہ نسبت ولاء ہے'۔ (امام ابن ماجہ

اورعلم حديث من ٢)

#### كتاب كاتعارف

"" سنن ابن ماجه "فن حدیث کی اہم کتاب ہے اور پہلے تفصیل گزرچکی ہے کہ صحاحِ ستہ میں سادسِ ستہ کی مصداق یہی کتاب ہے۔ حافظ ذہبی ؓ نے تذکرۃ الحفاظ میں امام ابن ماجہ سے نقل کیا ہے کہ میں نے اس سنن کو حافظ ابوزرعہ رازی کے سامنے پیش کیا ، انھوں نے غورسے دیکھا اور فرمایا:

"أظن إن وقع هذا في أيدي الناس تعطلت هذه الجوامع أو أكثرها". (تذكرة الحفاظ ٢٣١/٢)

''میراخیال ہے کہا گریہ کتاب لوگوں کے ہاتھوں میں پہنچ گئی تو یہ سارے دواوین حدیث یاا کثر بے کا رہوجا ئیں گے اوران سے بے نیازی ہوجائے گئ'۔

#### تعدا دروایات

حافظ ابن کثیر نے ابن ماجہ کے شاگر داور سنن کے راوی ابوالحن القطان سے قل کیا ہے کہ بیسن بتیس کتب پر شتمل ہے، اس میں پانچے سوابواب اور جار ہزارا حادیث ہیں، کل کی کل حسن ہیں سوائے چندا یک کے۔(البدایہ والنہایہ ۱۱/۵۲)

محرفؤ ادعبدالباقی کی ترقیم کے مطابق سینتیس کتب اور جار ہزار تین سوا کتالیس حدیثیں ہیں اور کتب خمسہ سے زائدروایات کی تعدادایک ہزار تین سوتیں ہے۔

حافظ ابن مجرعسقلا في فرمات بين: "كتابه في السنن، جامع جيد كثير الأبواب و الغرائب، وفيه أحاديث ضعيفة جدا". (تهذيب التهذيب، ترجمة ابن

''ابن ماجه کی کتاب سنن میں ہے، جوخوب جامع اور بہت سارے ابواب وغرائب مشتل ہے اوراس میں بہت ساری ضعیف روایات ہیں''۔ ابن الجوزیؒ نے سنن ابن ماجہ کی تیس احادیث پر نقد کیا ہے اوران پروضع کا حکم لگایا ہے، ان کے علاوہ بھی بعض حفاظ نے ابن ماجہ کی بعض روایات پر کلام کیا ہے۔ تاہم الیسی روایات جن پروضع یا ساقط الاعتباریا انتہائی ضعیف ہونے کا حکم لگایا گیا ہے ان کی تعداد بہت کم ہے۔ ان کے علاوہ سنن کی جار ہزار روایات قابلِ اعتبار موجود ہیں۔

# نهج وخصوصيات

(۱) دیگر کتب سنن کی طرح سنن ابن ماجه کی ترتیب بھی فقہی ہے؛ بلکہ امام ابن ماجه نے تبادر ذہنی اور ظاہرترین مضمون کا خیال رکھا ہے، جس کی وجہ سے سنن ابن ماجہ سے حدیث نکالنادیگر سنن کی بہ نسبت زیادہ آسان ہے۔

(۲) شروع کتاب میں امام نے ایک بیش قیمت مقدمہ لگایا ہے، جس مین سنت رسول اللہ علیہ وسلم کے اتباع ، جمیت حدیث ، بدعات سے تفر، آزادانہ رائے اور اجتہاد سے اجتناب کرنے کی تا کیدوغیرہ سے متعلق ابواب ذکر کیے ہیں۔

(۳) اس میں پانچ احادیث ایسی ہیں جو ثلاثی ہیں ،البتہ بیہ حدیثیں جبارۃ بن المغلس الحمانی کے طریق سے ہیں جو کہ متکلم فیہ ہیں۔

(۲) دیگرسنن کی طرح بیر کتاب بھی صحیح ، حسن ، ضعیف ہرفتم کی انواع پر مشتل ہے ،
اوراس میں مصنف کی طرف سے احادیث کے درجات کی بھی نشان دہی نہیں کی گئی ہے ؛
البتہ حافظ شہاب الدین بوصیر کی م ۸۴۰ ھے کی کتاب "مصب اح السز جاجة فیی ذو ائد
البتہ حافظ شہاب الدین بوصیر گئی م ۱۳۰۰ ھے کہ کتاب "مصب اح السز جاجة فی ذو ائد
البتہ حافظ شہات الدین بوصیر گئی م ۱۳۰۰ ھے کہ مسلم المان ہوجاتی ہے ، جس میں انھوں نے تمام احادیث کی اسان ہوجاتی ہے ، جس میں انھوں نے تمام احادیث کی اسان دہی اسادی حیثیت واضح فرمادی ہے اور ان میں پائی جانے والی مخفی علتوں کی بھی نشان دہی کردی ہے۔

### شروح وحواشي

کئی نامور محدثین نے سنن ابن ماجہ کی شرح و تعلیق کا کام انجام دیا ہے، صحت کے اعتبار سے اگر چہ بیسادس ستہ ہے؛ تاہم شروح و متعلقات کی کثرت کے اعتبار سے بعض کتب ستہ پراس کوفو قیت حاصل ہے۔ شخ را کدبن ابی علفہ کی تحقیق سے دو ضخیم جلدوں میں سنن ابن ماجہ کی چھ شروح و حواثی کا مجموعہ بیت الا فکار الدولیة سے شاکع ہو چکا ہے، یہ مجموعہ دیگر شروح سے بہت حد تک مستغنی کر دیتا ہے۔ اس مین درج ذیل شروح و حواثی بین: مصباح الزجاجة للسیوطی، کفایة الحاجة للسندی، إنجاح الحاجة للشیخ عبد الغنی، مصباح الزجاجة للبوصیری، مایلیق من حل اللغات للشیخ فخر الحسن، مختصر ماتہ مس إلیه الحاجة للنعمانی.

ذیل کے نقشے میں شروح وحواشی کی ایک اجمالی فہرست دی جارہی ہے:

| پیزوا نکه کتب خمسه | ابن الملقن عمر بن على م٩٠٨ ه | ماتمس اليهالحاجة          | 1 |
|--------------------|------------------------------|---------------------------|---|
| کی شرح ہے۔         |                              | على ابن ماجة              |   |
| مصرمیں اس کاقلمی   | الشيخ محمر بن رجب القاهري    | ما تدعواليهالحاجبه        | ۲ |
| نسخہ ہے۔           | م ۱۳ ه                       |                           |   |
|                    | محمه بن موسی الدمیریم ۸۰۸ھ   | الديباجه                  | 7 |
| نامکمل ہے۔         | علاءالدين مغلطائي م٦٢ ٧ ه    | الاعلام بسنته عليه السلام | 4 |
|                    | سبطابن العجمی م ۴۱ ۵ ھ       | حواشی علی سنن ابن ماجبه   | ۵ |
|                    | عبدالرحن بن اني بكرالسيوطي   | مصباح الزجاجة             | 4 |
|                    | مااه                         |                           |   |
|                    | شيخ ابوالحسن السنديَّ م ١٣٨ه | كفاية الحاجة              | 4 |

| شیخ عبدالغنی مجد دی م ۱۲۹۲ ه | انجاح الحاجة        | ٨   |
|------------------------------|---------------------|-----|
| شیخ فخرالحس گنگوہی م۱۳۱۵ھ    | حواشی علی ابن ماجبه | 9   |
| صفاالضوى احمد العدوي         | اهداءالديباجبه      | 11+ |



والحمد لله أو لا و آخراً، وصلى الله على النبي الكريم، محمد و آله وصحبه اجمعين.

# منظوم تعارف صحاح سته تعارف وخصوصیات نتیجهٔ فکر: شاعراسلام حضرت مولا ناولی الله صاحب قاسمی و آلی بستوی استاذ مظاهرعلوم وقف سهار نيور

صحاح ستَّة پُر كيف جوعلمي خزانے ہيں حديثوں كے يمجموعزالے ہيں،سہانے ہيں

رسول اللہ کے اقوال کے ہیں یاک مجموعے نبی کے بہتریں احوال کے ہیں یاک مجموعے بخاری، مسلم، و داؤد شخ ترمذی جو تھے جہانِ علم و حکمت کے بقیناً احوذی وہ تھے نسائی، ابنِ ملجه علم وفن کا تاج رکھتے تھے سرور و شاد مانی کی حسیس معراج رکھتے تھے یہ چھ حضرات حکمت کے امامانِ زمانہ تھے جہاں کے عالمانِ دیں میں یکہ تھے، یگانہ تھے خلوص والفت وتقویٰ ہے مالا مال سارے تھے۔ خدائی برکت وانعام سےخوشحال سارے تھے بخارا کا کوئی تھا، کوئی نیٹالیور والا تھا سجستاں کے کوئی ہاں خطّہ معمو ر والا تھا کوئی تر مذکا تھا ان میں ،کوئی ان میں نسآء کا تھا کوئی قزوتیں کا تھا کہ حافظہ جس کا بلا کا تھا شرف ان سے ملا ہے اُن سجی وطنی اماکن کو بڑی شہرت ہوئی حاصل سبھی علمی مساکن کو یہ سب اللہ والے تھے، بڑے ہی متقی یہ تھے روایت کے لئے اہل کمال منصفی یہ تھے ضرورت تھی کہان کے کام کی تنقیح کی جائے جومغلق بات تھی اس کی حسیس تشریح کی جائے مگر اِس کے لئے اہلِ کمالِ علم لازم تھا کوئی اہلِ ہنر، اہلِ کمالِ فہم لازم تھا کمال علم وفن کے ساتھ ہو توفیق ارزانی جسے ہر موڑ پر اللہ کی حاصل ہو نگرانی خدا نے اشرف عباس کو توفیق مجشی ہے جنہوں نے اِن کتابوں کو حسیس تطبیق مجشی ہے خدا کا نام لے کر کام کا آغاز فرمایا کیا جو کام انٹرف نے اسے متاز فرمایا صحاح ستَّهُ پُر علم کی تعیین فرمائی پیجس نے کام دیکھااس نے ہی تحسین فرمائی مؤلف کے بیاں فرمایا اغراض و مقاصد کو غلط فہی کے باں باں دور فرمایا مفاسد کو کیا واضح انہوں نے سب اماموں کے مذاہب کو بتایا ہے انہوں نے اُن کے سب علمی مناصب کو صحاح سَقَة کی ترتیب کی توضیح فرمائی دیارِ ہند میں تدریس کی تنقیح فرمائی تعارف انفرادی ان کتابوں کا ہے فرمایا حدیثوں میں سنن میں ہفرق کیا، یہ بھی ہتلایا بتایا کہ روایت میں ضروری احتیاطیں ہیں۔ سندکے باب میں لازم بہت سی احتیاطیں ہیں صحابہ نے حدیثوں کی حفاظت خوب فرمائی صحاح ستّہ کی شخفیق بھی محبوب فرمائی صحاح ستَّة كا مصداق كيا ہے، يہ بھى بتلايا سنن كا معنفق اطلاق كيا ہے؟ يہ بھى بتلايا صحاح سقَّه کی ساری خصوصیّات عمده میں ہوئی سب مختلف قولوں کی تو ضیحات عمده میں برائے خدمتِ دیں اشرفِ عباس نکلے ہیں ول بیدار میں زندہ لئے احساس نکلے ہیں ہے اِن کی دامنِ قرطاس بر شخقیق جلوہ گر اکابر کی ہوئی ان کے لئے توثیق جلوہ گر ہیں اہلِ علم وفن یہ ماہر تدریس تھہرے ہیں خدا کافضل ہے کہ حاملِ تقدیس تھہرے ہیں حقیقت ہے کہ بیکھہرے مبار کباد کے قابل دعاؤں کے سنہرے تحفیہ دلشاد کے قابل

حدیثوں کی صحیح تعداد کیا ہے، یہ بتایا ہے تراجم کی ہوئی بنیاد کیا ہے، یہ بتایا ہے بتایا کہ، اماموں کا وہ آبائی وطن کیا ہے بتایا پہ بھی کہ ان کا حسیس علمی چن کیا ہے مُسلّم اصطلاحیں بیر رہی ہیں ہر زمانے میں معیّن سادسِ سِتَّة ہوئی چھتے زمانے میں مؤلف کی بھی شرطوں کی تو ضیحات کیا کیا ہیں؟ روایت کرنے والوں کے بھی طبقات کیا کیا ہیں؟ انہوں نے ان کتب کی عالمی ترقیم بتلائی دل و جاں سے کتابوں کی بہت تعظیم فرمائی صحاح ستَّة کے مجموعے جو ہیں، بہتریں وہ ہیں تعارف کے طریقے جوہوئے ہیں، دل نشیں وہ ہیں صحاح ستَّه کی جو خدمتیں علمی ہیں، بہتر ہیں صحاحِ ستَّه کے اطراف جو ہیں وہ بھی خوشتر ہیں ائمہ کی زمانے میں ہوئیں سندیں بھی عالی ہیں۔ علوم وفضل میں ان چھر کی سب شانیں نرالی ہیں ہے قصہ مختصر کہ ہرطرح سے کی وضاحت ہے۔ ائمہ کی سبھی خدمات کی اچھی صراحت ہے ہیں علم وفضل کے پیکر، قلم بھی خوب پختہ ہے۔ حسیس انداز ان کا،طرز بھی ان کا شگفتہ ہے یقیناً کارنامہ قابل تعریف ان کا ہے یہ تحقیقی نمونہ لائق توصیف ان کا ہے خدائے یاک ان کو دے جزائے خیر عالم میں رہیں جاری فیوضِ علم وفن تا دریا عالم میں و آلی کی ہے دعا، خوشنودی رحمان یہ یا نیں دخولِ جنت الفردوس کا اعلان یہ یا نیں